





مِنْ تَارِيْخ الإلجيكان والذي الذي الكتاب : مـن تاريــخ

الإلصاد فى الإسلام الكاتب: د. عبد الرحمين بدوي

الطبعــــة الثانيـــة ١٩٩٣ الطيعــــة الأولــــى ١٩٤٥

جميع المقوق محفوظة

الناشــــر : ســينا للنشــر المدير المسؤول: راويــة عبد العظيم

١٨ شيارع غيريج سبعد - القصر العيني -

القاهسرة - جمهسورية مصسر العسوسة -تليف رن/ فاكسس: ٢٠٢٧٥٥ / ٢٠٢.

الغـــــالاف: عمــاد حلـــيم الإخراج الداخلي : إيناس حسني

---ف: سينا للنشر

الكتاب : مـن تاريــخ

الإلحـــاد فــى الإسلام الكاتب : د. عبد الرحمان بدوى

الطيمــــة الثانيـــة ١٩٩٣

الطبعــــة الأولــــى ه١٩٤٥ جمسيم المقسوق محفسوفلة الناشـــــر : ســينا للنشــر المدير المسؤول : راويــة عبد العظيم ١٨ شيارع شيريح سبعد - القمير الميني -القاهسرة - جمهسورية مصسر العسربية -تليفسون/ فاكسس : ٢٠٢/ ٣٥٤٧/ ٢٠٢٠

الغـــــالاف: عمــاد حلــيم الإخراج الداخلي : إيناس حسني المــــــف: سـينا للنشــر





تأليف وترجة د.عبد الرمن بدوى

النشر النشر



## كلمة الناشر

لطنا لا نبالغ حين تقدم هذا الكتاب كواحد من أهم الكتب العربية التي مسدرت في هذا القرن، فالمؤلف فيلسدوفّ بدارز ومفكرٌ رائد هو د. عبد الرحمن بدوي، أما الصفحات فرحلةً علمية شيقة تضئ أكثر الجوائب إظلاماً في تاريخنا الإسلامي، الا وهو

وتاريخ الإلحاد في الإسلام. من منا تأتن أهية هذا الكتاب، ومن هنا تبرز قيمته كبحث نادر يتجول في هدو بين أروقة التاريخ كأشفأ الإستار عن كثير من المقائق والمواقف والشخصيات التي

يقيت دائماً هَى طَى الطّلمة والنسيان، بل لعله الكتاب الأول الذي يناقش بمثل هذه الدقة ولماك المرضوعية ظاهرة «الإلحاد» في الإسلام، مُفسراً الأصوابها ومُبرزاً لتطورها ودارساً الامم أعلامها، بداياً من الزنادة الأوائل، وانتهاءً بعالم كابن حيان أو فيلسوف كابي بكر

الكتاب إنن يتحرك في منطقة ملفومة محرَّمة، ومن ثم كانت دائماً مجهولةً غلمضةً في ومينا العربيي. فها، نقراً عن إعدام ابن المقفع لأنه كان زنديقاً، وهناك،

الرازي.

وغامضةً في وعينا العربين. فهنا، نقراً عن إعدام ابن القفع لأنه كان زنديقاً، وهناك، نشر على شفرة لابن الراوندي أشهر ملاحدة الإسلام، أما الكتاب فمن هنا وهناك يأتى جامعاً، شارحاً ومُفسراً، وتلك قيمته الأولى.

أما قيمته الثانية، والتي تجعل من صعوره في هذه الفترة أمراً بالغ الأمعية والضمرورة، فهو ذلك الدور الذي يلعبه الكتاب حين يحاول من جديد بعث تلك الصضارة التي كانت ذات يوم أرضاً خصبةً تترمزع في أحضانها جميع الأصوات ومختلف الانجامات، والتي قال عنها دسليم خياطة بحق: دنسطر افتخارنا وإعجابنا بيدًاه الدنية الإسلامية السمحة، التي كانت تأثن لأمثال مساحينا ابن الراوندي بهذا الاجتراء على عقائدها، وبهذا التهجم والتنقص من تفكيرها ودينها، وهي ساكنة هادئة تؤلف الكتب رداً عليه، وبحضاً لما انهال به عليها من حامي اللطنات».

والكتاب إضافة لذلك يطرح تاريخ والإلحاده أمام مئات الكتب التي نطرح تاريخ والإيمان» أي أنه يطرح ما يمكن أن نطلق عليه والتاريخ المضاد»، وذلك في محاولة ليمث المعرت الآخر، وهي محاولة تعمل على نفى تلك الأحادية التي طالما عاني منها الوعي العربي على مدار تاريخه.

ولا شك أن نفى هذه الأحادية من شائه إثراء الواقع الإسلامي والعقيدة ذاتها، ومن منا لم يكن عجباً أن تصدر الطبعة الإلى من هذا الكتاب في منتصف الأروسنيات ضمن سلسلة للدراسات الإسلامية، كناك لم يكن غربياً أن يشارك الإلحاد في بناء المسرح الإسلامي على مدار تاريخه، ولمل منهج المعتزلة في التفسير يكشف لنا عن ذلك بجلاء، إذ جاء هذا المنهج مثيراً قضية المجاز كرد فعل لما وجهه الملاحدة للقرآن من هجوم على با يحتويه من تجسيم وتشبيه.

بعد ذلك تشير إلى ما يقدمه الكتاب من إنجاز فكرى عظيم لأولتك الملاحدة من أمثال الرازى وغيره، فهو لا شك إنجاز فكرى قدمته عقول باحثاً متاملة وإندان متوقدة تبحث من العقيقة، وذلك بغض النظر من الرؤى الأيديولوجية، أو الأحكام التى تعمقهم بالفعلال والانعراف من طريق الصواب، ومن ثم تبيح لنفسها حقوق المنع والمسادرة لكل ما قدوه من جهدويحثورفكر.

أخيراً لا يبقى سرى الإشادة بجهد المؤلف، خاصة فى الفصل الأول الذى قدم فهه تحليلاً رائماً للروح العربية من شاته أن يفسر الكثير من الظواهر التى لازالت قائمة بيننا حتى اليوم، وهو تحليل يضاف إلى كل ما سبق لبيان أهمية هذا الكتاب، وضرورة أن يُعاد صدوره من جديد فى هذا المنعطف الخطير من تاريخنا للعاصر.

## تصدير عام

ظاهرة الإلحاد من أخطر الظواهر في تطور الحياة الروحية، وهي أيضاً ظاهرة ضرورية النشأة في كل حضارة حينما تكون في دور المدنية؛ وإنما تختلف وفقاً لروح الحضارة التي انبثقت فيها. ذلك أن الإلحاد نتيجة لازمة لحالة النفس التي استنفدت كل إمكانياتها الدينية، فلم يعد في وسعها بعدُ أن تؤمن. وإذا كان الإلحاد الغربي بنزعته الديناميكية هو ذلك الذي عُبّر عنه نبتشه حين قال: «لقد مات الله»؛ وإذا كان الإلحاد اليوناني هو الذي يقول: «إن الآلهة المقيمين في المكان المقدس قد ماتت» فإن الإلحاد العربي، --وهو الذي يعنينا هنا في هذا الكتاب - هو الذي يقول: «لقد ماتت فكرة النبوة والأنبياء». ذلك أن الإلحاد العربي كان لابد أن يصدر عن الروح العربية، وما تضعه هذه الروح من صلة، في تدينها الخاص، بين الله وبين العبد. فإنها لما كانت تنظر إلى هذه الصلة على أنها صلة افتراق ويُعْد كامل فقد وسطت بينهما الكلمة، كلمة الله. وكلمة الله لا ترد عنه مباشرة أوجود الهوة الهائلة بين العبد والله؛ بل بالوسيط، وهو النبيّ. لهذا كان الأنبياء هم الذين يلعبون أخطر دور في الحياة الدينية عند الروح العربية.ومن هنا نفهم

يتجه إلى القضاء على هذه الفكرة التى تكنَّن عُصبُ الدين وجوهره ادى تلك الروح. وهذا يفسر لنا السر فى أن الملحدين فى الووح العربية إنما اتجهوا جميعاً إلى فكرة النبوة وإلى الأنبياء، وتركل الألوهية، بينما الإلحاد فى المضارات الأخرى كان يتجه مباشرة إلى الله. ولا فارق فى الواقع فى النتيجة النهائية بين كلا الموقفين لأن كليهما سيؤدى فى النهائية إلى إنكار الدين: فبإنكار الإله اللامتنامى عند العرب: فبإنكار الإله اللامتنامى عند الغرب أن ينتفى الدين، وبإنكار الإله اللامتنامى عند يجب أن ينتفى الدين، وبإنكار النبوة والأنبياء عند العربى تزول الأديان. لذا يجب أن ينتمر المعنى الففى المستتر وراء إنكار النهرة، إذ لابد أن نفسر يجب أن المحرب الذي يتحداما إلى الألومية نفسها، لأنه ما دامت النبوة هى المسييل إلى الألومية كذلك. ولقد كانت الروح العربية في سييل إلى الألومية كذلك.

كيف كان الأنبياء جميعاً من أبناء هذه الروح وحدها. وإذاً فالدين والتدين عامة إنما بقومان على فكرة النبوة والأنساء، وعلى هذا فإن الالجاد لابد أن

ولقد كانت الروح العربية في القرون الثاني والثالث والرابع للهجرة قد استنفدت كل قواها وإمكانياتها الدينية الخصبة التي كانت لها من قبل خصوصاً في المسيحية والبهودية والمانوية والزرادشتية ثم الإسلام الذي توّج هذه الأديان كلها بأن أعطى أكمل صورة الدين قُبِّر لهذه الحضارة العربية بلوغها؛ فكان لا مناص لها بعد هذا أن تتحدر من تلك القمة وتستقرغ إمكانياتها الدينية حتى تغيض عنها موارد التدين جملة، وهذا ما تم فعلاً في

يقتضيه المنطق العضوى للتطور الحضارى؛ أما العوامل الأخرى فعوامل مساعدة فحسب، وليست هي العوامل الحاسمة. وهذه العوامل المساعدة هي الانتقام الشعوبي من جانب المفلوبين وما يستتبعه من تعصب لدينهم القديم، لأن العصبية في المضارة العربية كانت تقوم دائماً على أسباب من الدين بحسبان الدين هو العامل الحاسم في تكوين القوميات والدول في بلاد تلك الحضارة؛ وهذا يفسر لنا السر في ارتباط الشعوبية بالنزعة الدينية، إذ الدين هو المظهر الأكبر في التراث القومي والعصبية الشعوبية؛ أما في الحضارت الأخرى فلم تكن الحال على هذ النحو من التوحيد بين الدين والدولة، بل قامت المصبية القومية في تلك المضارت بمعزل عن كل عصبية بينية، وفقاً للروح الخاصة بكل حضارة وما نراه من قيمة عليا لديها، وثاني العوامل هو نزعة التنوير التي نشأت في العالم العربي الإسلامي كنتيجة لانتشار الثقافة اليونانية في تلك الأصفاع؛ وهي نزعة بدأت من قبل عند نهامة دور المضارة في المضارة العربية، وذلك في بلاط كسرى أنوشروان مما يتمثل خصوصاً عند بواس الفارسي وعند برزويه إن صبح الباب المنسوب إليه في كليلة وبمنة. وما كانت حركة ابن المقفع وابن الراوندي وابن زكريا الرازي إلا امتداداً لنزعة التنوير الفارسية هاتيك - وكان شأتها شأن كل نزعة تنوير تقوم دائماً على أساس تمجيد العقل وعبادته بحسبانه الحاكم الأول والأخير والفيصل الذي لا رادُّ لحكمه ولا مُعَقِّب لقضائه في كل شيٍّ، مما بتمثل في النزعة العقلية المتطرفة التي نراها في كل أبوار نزعة التنوير في جميع الحضارات: فهي كانت كذلك عند نزعة التنوير اليونانية لدى

السوفسطانيين، وفى نزعة التتوير الأوروبية فى القرن الثامن عشر لدى النزعة المعروفة بهذا الاسم والتى كان على رأسها قولتير وكُنْت؛ والأمر كذلك أيضاً كما سنرى خلال هذا الكتاب بالنسبة إلى كل معشى نزعة التتوير من المصدين فى الحضارة الإسلامية العربية، وبخاصة عند ابن الراوندى وابن زكرنا الرازى.

وتقوم ثانيا على فكرة التقدم المستمر الإنسانية، وهي فكرة أكدها خصوصاً جابر بن حيان في العضارة العربية وكانت تمثل انجاماً مضاداً للاتجاه السُّنِّي الخالص الذي يرد كل شمرَ من العلم إلى النبي ويرى في كل تباعد عن عهد النبي تقهقراً في العلم وبالتالي في العضارة والتعدن، وهذا يفسر لنا السر في ترتيب العلم ترتيباً تتازلياً من عهد النبي فنازلاً من الصحابة إلى التابعين، ثم تابعي التابعين، وهكذا في طبقات تتازلية يقل حظها من المكانة والعلم والتقدير كلما بعدت عن عهد الرسول. وما هذا إلا كتتيجة للصورة التي وضعها أعل السنة للتطور المتقهقر ابتداء من الرسول. فجات نزعة التنوير، ويخاصة في اتجاماتها الإسماعيلية وفي المذاهب العنوصية الإسلامية والمذاهب المستورة في الإسلام عامة، تؤكد عكس هذا بغض النظر عن البعد أو القرب من الرسل والانبياء.

وتتصل بتلك الخاصية خاصية ثالثة هى النزعة الإنسانية التى ترمى إلى الارتفاع بالقيم الإنسانية الخالصة فى مقابل القيم الإلهية والنبوية؛ وإنًا لنجدها واضحة تماماً لدى الشعراء خصوصاً تلك الجماعة المعروفة وبمصابة السُجان، على حد تعيير ماجنها الأكبر أبو نُواس. فما ينسب إليهم من عبث وشك إنما كان يقصد به إلى السمو بكل ما هو إنسانى أرضى حسى يُشعُرُ بمعنى الأرض، وإلى المط من كل ما هو فوق أرضى، بوصفة وهما زائفاً ينتزع الم والحياة من الإنسان المقيقى، الإنسان الحى المكون من لحم وبم. ولم يكن عبثاً أن أكّد بشار لصاحبته عبدة أنه ومن لحم وبم، أي أنه كائز حى عينى يريد أن يعب من كأس الحياة ويلتمنق بالأرض، أمّد المغن الحقيقية، وليس خيالا كانباً أو ميكلاً نورانياً مزعوماً

الملحدين مع ذلك من يشس من الظفر بمعنى الأرض فلاذ بنوع من الزهد المذعن كابى المتاهية، أو العزيف الكظيم كابن زكريا الرازى. وأخيراً أتصف تتويرهم بأنه يطلب الحرية بكل ثمن دون أن يعبا بعا سيناك من جرائها؛ فاندفع الزنادقة يعلنون أراهم الهدامة بكل شخاعة وصراحة، على الرغم مما كان يتوعدهم به السلطان واعنى الظيفة – من

ينزع إلى الموت ويشيح بوجهه عن الحياة كما يدعى المتدينون. وإن كان من

وصراحة، على الرغم مما كان يترعدهم به السلطان – أعنى الخليفة – من عذاب، وما لقيه أكثرهم من اضمطهاد، وفضل أغلبهم الاستشهاد فقدموا أرواحهم فداء لتلك العرية الفكرية التي لم يرضوا بغيرها بديلاً، كما فعل ابن المقفع وصالح بن عبد القدوس ومئات غيرهم على الشُحو الذي فصلًناه! ويلوح أن الدولة قد أثرت أخيراً أن تحرم هؤلاء من فضر الشهادة فتركتهم أخيراً في النصف الثاني من القرن الثالث، وطوال القرن الرابم يفعلون ما

وكل هذه الخصائص محتمعة تكشف لنا عن تمار روحي خطير في

يشاءن.

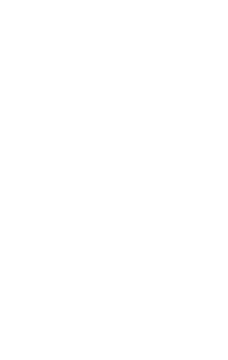
الكتاب إلا أن نقدَم بعض مواده، وسنتلوها بعواد أخرى فى الأجزاء التالية من هذا الكتاب العام فى الإلعاد فى الإسلام. فإلى أن يتم جمع هذه الموادً كلها، سنرجىء الدراسة التحليلية العامة لتلك النزعة التى تعدُّ من أخطر النزعات الترجيهية فى الإسلام ومن أطْرَف وأخصب تيارات الإلعاد العالمي فى تاريخ الإنسانية الروحى.

داخل الحياة الروحية في الحضارة الإسلامية، تيار لم نحاول هنا في هذا

ستمير سنة ١٩٤٥

عبد الرحمن بدوى

السروح العبربينة



## خصائص الحضارة العربية

الحضارة كالكائن العضوى الحي، لها ما لكل كائن حي من قانون للميلاد والنمو والانحلال والفناء فلكل حضارة طفولتها وشبابها، ولها نضجها وشيخوختها. دفهي تنشأ، كما يقول اشينجلر، في اللحظة التي تستيقظ فيها روح كبيرة، وتستقل بذاتها عن الحالة النفسية البدائية التي توجد فيها الطفولة الإنسانية. وهي تولد في بقعة من الأرض محددة تمام التحديد، ترتبط بها ارتباط النبئة بالتربة. والحضارة تموت حينما تحقق هذه الروح كل ما بها من ممكنات على صورة شعوب، ولغات، ومذاهب دينية، وفن، وبول سياسية، وعلوم، فترجع حينئذ إلى الحالة الأولى البدائية. ووجودها الحي نضال باطن قوى من أجل الاستيلاء على القوى الخارجية في الطبيعة المختلطة المبهمة، وعلى الغريزة الداخلية التي لاذت بها هذه القوى مع ما تنطوى عليه من حقد وحنق». فهذه الروح تبدأ بأن تحقق ما تحتويه من قوى ، وتستمر في هذا التحقيق شيئا فشيئا طالما كانت بها إمكانيات وقوى خصبة، حتى إذا أتت على نهايتها كان ذلك إيذاناً بأنها بلغت أقصى ما تستطيع أن تصل إليه، وحيننذ تنتقل من دور الخلق والإبداع إلى دور الاستهلاك والتبديد: والدور الأول يسمى بالحضارة بمعناها الضيق،

والدور الثانى يسمى بدور المدنية، والدور الأول، وهو الحضارة، يمتاز بأن الرح فيه متجهة إلى باطنها وما يحتويه هذا الباطن من قوى زاخرة فياضة، بينما الروح فيه دور المدنية تتجه إلى الخارج، وهذه الميزة الأولى تظهر في الناحية السياسية بأن يمتاز الدور الأول بتكوين الدويلات المستقلة أو الدول المحددة تمام التحديد، بينما يدفع النزوع نحو الخارج إلى إنشاء الإمبراطوريات الواسعة: وفي الناحية الروحية نجد النزعة المقلية، بمعنى الإمبراطوريات الواسعة: وفي الناحية الروحية نجد النزعة المقلية، بمعنى الإمبراطوريات الواسعة في دور المذنية، بينما المعقول واللامعقول غير المنادة في تقسير الأشياء في دور المذنية، بينما المعقول واللامعقول غير

فلنأخذ الآن هذا التعريف ولنحاول تطبيقه على الحضارة العربية.

وهنا يجب أن نحدد أولاً المقصود بقولنا الحضارة العربية. فإن المؤخين قد اعتادها حتى اليوم الا يطلقوا الصفارة العربية إلا على تلك المضارة التي بدأت بالإسلام، وانقسموا حيالها إلى فريق نفي يجعلها المضارة التي بدأت ورة تامة مقفلة على نفسها، وفريق حاول أن يربط هذه الحضارة الموانية ألو بحضارة البحر المتوسط بوجه عام. أما الفريق الأول فهو الفريق الشائع العام، لكن رجاله لم يحاولوا ربينوا كيف تكون الحضارة العربية المفهومة بهذا المعنى حضارة تامة مقفلة، ومرجع ذلك إما إلى جهل مؤلاء بطسعة الحضارات، وانعدام العاسم مناقشته وفقده؛ وإما إلى أنهم استعملوا كلمة «حضارة» في معنى غامض مناهدة على معمد غير مديد.

أما أصحاب الرأى الثانى وهو الذي يريد أن يربط الحضارة العربية بالحضارة اليونانية الرومانية فعلماء معتازين قد حاولوا تأييد ما ذهبوا إليه بمجمع قوية تجمع بين دقة النظرة وسعة الاطلاع، ولهذا يجدر بنا أن نتأمله بعنا، وبقة.

من أشهر القاتلين بهذا الرأى كارل هينرش بكر. فقد ألقى محاضرة فى مؤتمر السنتشرقين الاثانيين سنة ١٩٢١ بعنوان «الإسلام كجز» من تاريخ الحضارة عام» حاول فيها أن يربط تاريخ الحضارة الإسلامية بالتاريخ الأوروبي إن المقياس الذي نقيس به اشتراك شعوب مختلفة في عضارة واحدة هو. في نظر بكراً، تشابه الأسس الحضارية التي تقوم عليها حضارات هذه الشعوب. فإذا اتفقت جملة شعوب في هذه الاسس، فإنها

تنتسب جميعاً لحضارة واحدة. ويقصد بكر بهذه الاسس التراث المشترك فمهما اختلفت الشعوب من الناحية الجغرافية أن الناحية الجنسية، فإنها تعتبر مكونة لدائرة حضارة واحدة إذا كان التراث الذي يكون أساسها العضارى واحداً. لأن العوامل الجغرافية والجنسية عوامل مساعدة أن

مقارمة، لكنها ليست عوامل حاسمة. فإذا نظرنا إلى العضارة الإسلامية تبماً لهذا المقياس وجدنا أن هذه العضارة تقوم على أسس حضارية ثلاثة من، أولا الشرق القديم خصوصاً فيما يتصل بالنبوة السامية والشريعة الموسوية والثنائية والتعمورات الأخروية الفارسية، والصورة التي رسمها البابليون للكون والاساس الثاني

بالحياة اليومية وبالعلم والفن؛ والأساس الثالث والأخير: المسحمة مما لها من عقائد وتصوف، فإذا قارنا هذه الأسس بالأسس التي تقوم عليها الحضارة الأوروبية لوجدنا أن الأسس واحدة ولا اختلاف إلا في الطابع الجنسى ونجاح التطور. والحضارة الأوروبية تقوم على أساس أربعة هي: النبوة السامية، والحضارة اليونانية، والنزعة الإمبراطورية القديمة، والعصور الوسطى الغربية وخصوصاً الجرمانية. فإذا أضفنا إلى هذا المسلات التاريخية العديدة التي نشأت عن امتداد العضارة اليونانية الرومانية إلى البلاد التي ستكون في المستقبل مسرح العضارة الإسلامية وعن انتشار الروح السامية في أواخر الإمبراطورية الرومانية، وامتداد الفزو الإسلامي حتى تور وروما وأينا، وتبادل الغزوات من جانب المسلمين والصليبيين، وتأثير الشعر الغنائي العربي والفلسفة الإسلامية ورحلات الفرسان من الشرق إلى الغرب، فضلاً عن أن البحر المتوسط مسرح مشترك لكلتا الحضارتين - فللحضارة الإسلامية مركز ممتاز من هذه الناحية على الشرق، نظراً لمركز بلدانها المتوسط بين الشرق وبين أوروبا.

وكل ما هناك من اختلاف بين هاتين الحضارتين في نظر بكر هو نجاح هذا التراث في أورويا في إيجاد النزعة الإنسانية التي بفضلها تكونت أورويا الحديثة، بينما هذا التراث عينه لم يؤد إلى إيجاد نزعة مشابهة للنزعة الإنسانية في البلاد الإسلامية، مع أن الأحوال في هذه البلاد كانت شبيهة بتلك الموجودة في أورويا إبان عصر النهضة. فقد كان في البلاد الإسلامية أمراء يعنون بالعلون والقنون ويشجعون العلماء وأصحاب الفن، كالأمراء الذين شجعوا على إيجاد النهضة والنزعة الإنسانية فى أوروبا. كما كان فى البلاد الإسلامية نزاع بين مطالب الدين ومطالب الدنيا. بل كان نصيب العالم الإسلامي من التراث اليوناني أكبر من نصيب العالم الأوروبي، مع أن النزعة الإنسانية والنهضة مرتبطتان بهذا التراث أشد الارتباط.

وإنما أنتج هذا التراث في العالم الإسلامي أشياء تختلف كثراً عما أنتجه العالم الأوروبي، بل إن الأشياء التي اتفق كلا العالمين في أخذها عن هذا التراث صبغها الواحد منهما بصبغة أخرى غير تلك التي صبغها بها الآخر، وكان هذا الاتفاق أحداناً اتفاقاً في الاسم فقط دون المضمون والمعنى. فد «المدينة» اليونانية، بالمعنى المحدد لها في الحضارة اليونانية، قد قضى الإسلام عليها ولم بعد في الإسلام مدينة تعادل المدينة اليونانية أو تشابهها. بينما الحال على خلاف ذلك في أوروبا. فمهما يكن من شأن الطريقة التي نشأت بها الحياة السياسية والثقافية في مدن العصور الوسطى في إبطالنا أو في ألمانيا، فإنه كانت تحيا في هذه المدن إرادة الماة عنها التي وجدت في «المدينة» اليونانية، على الرغم من اختلاف المظاهر الخارجية. فالإسكندرية أو المدائن أقرب بكثير إلى البندقية وميلانو منهما إلى بغداد أو القاهرة. لأن فكرة المواطن الحر لم توجد في هاتين المبنتين الأخبرتين، بينما هي أساس الحياة في المدينة اليونانية وفي المدينة الأوروبية في العصور الوسطى، وجماعات الإخوان التي وجدت في العالم الإسلامي، وإن قامت على شئ يشبه فكرة الإيروس اليونانية، فإنها تختلف الأخرين. والكنيسة الغربية وضعت نفسها موضع الوراثة الإمبراطورية الومانية، ولكن الكنيسة الغربية تختلف عن فكرة والأمة، في الإسلام كل الاختلاف، وتجد هذا الاختلاف عينه في الإحساس الغني والتصوير الغيالي، فإذا كان من الصحيح أن ابن عربي قد أثر في الكوميديا الإلهية ادانتي، فإن الصور الشعرية تختلف اختلافاً كبيراً يؤذن باختلاف الرح بين الاثنين فصور ابن عربي صور تجريدية عارية عن الشخصية، بينما صور دانتي صور حية ذائية. ومكذا نجد اختلافاً بيناً في كل الميادين بين نتاج التراث اليوناني في

كان مبدأ الأخوة فيها لا يصدر عن الذات أو الأنا. وإنما كان يصدر عن

المالم الإسلامي وبتاجه في العالم الأوروبي، فكيف نفسر هذا الاختلاف؟ هنا نجد بِكرّ يتردد في الإجابة على هذا السؤال في هذه المحاضرة ويتسامل ألا يمكن أن يرجع هذا إلى اختلاف جنسي بين الشعوب الأوروبية والشعوب الإسلامية، ولكنه لا يستطيع أن يؤكد هذا التعليل وإنما يكتفي بأن يختم هذه المحاضرة بقوله إنه يرى أن يكون الإسلام جزماً من تاريخ

الحضارة الأوروبية لسببين: إمكان المقارنة بشكل واضح بين العالم الإسلامي والعالم الأوروبي في تأثر كُلُ بتراث واحد، وكثرة التثيرات

ولكنا نراه في محاضرة أخرى ألقاما بعد عشر سنين من محاضرته الأولى يجيب عن هذا السؤال بلهجة حاسمة قاطعة فيرجع هذا الاختلاف في موقف كل من العالمين الإسلامي والأوروبي إزاء التراث البوناني الرماني

التاريخية المتبادلة من كلا المالمن.

لى العوامل التاريخية والجغرافية والجنسية، ثم إلى ما هو أهم من هذا كله يعو اختلاف العقليتين، فإن العالم الإسلامي لم يتخذ من التراث البيناني إلا 
ما كان ذا نزعة عقلية منطقية. ووكل شئ كان نصيب الروح البينانية في 
صوغه أكبر من نصيب العقل البيناني مثل الشعر الغنائي البيناني والالب 
الروائي كله، وكل ما كان يونانياً بحتاً كالمة هوميروس وكبار المؤرخين 
البينانيين، كل هذه الأشياء ظلت أبوابها موصدة أمام الشرق»، بينما العالم 
الاروبي قد تعلق في عصر النهضة أكثر ما تعلق بهذه الأشياء التي تعبر

وهنا يحق لنا أن نتسائل عن هذا التطور فى فكر بكر. أو ليس من شأن هذا التطور أن يقضى على الفكرة الأولى التي نادى بها وهمي أن الحضارة الإسلامية يمكن أن تدخل فى نطاق تاريخ الحضارة الاروبية؟ إنه يتحدث عن اختلاف فى العقليتين، اختلاف قد جعل الحضارة فى العالم

تعبيراً صحيحاً عن الروح اليونانية، وكان تعلقه بها الطابع الرئيسي لعصر النهضة، لأن النهضة لم تكن في الواقع علمية بقدر ما كانت فنية.

الإسلامي متمايزة كل التمايز من الحضارة في العالم الأوروبي، فما معنى هذا؟ معناه أن المقياس الذي لتخذه بكر ليس المقياس الصحيح، وإذا كانت

المال كذلك فيجب أن توضع المسألة من جديد وضعاً أخر، لأن نظريته كلها تقوم على أساس هذا المقياس. والواقع أن اللاحثان خصوصاً في أواخر القرن الماضي، قد أساوا

والواقع أن الباحثين، خصوصاً في أواخر القرن الماضي، قد أساوا استخدام هذا المقياس إلى حد بعيد، فراحوا يبحثون عن المشابهات بين المضارات المفتلفة، وحاولوا أن يرجعوا هذه المشابهات إلى تأثر المضارة الواحدة بالعضارة الأخرى وأجهدوا أنفسهم في اكتشاف هذه الاستعارات أن السرات حتى جعلوا العضارات والناس جميعاً لصبوساً ناهبين. وأعنتهم هذه النزعة فأنقدتهم كل حاسة التعييز، حتى أصبح التشابه في اللفظ كافياً للتشابه في كل شئ آخر. وليس من شك في أن هذه النزعة نتيجة من أسواً نتائج المنهج الآلى في تفسير الأشياء، وهو الاتجاه الذي ساد عصر الوضعية. فإنه إذا كان من المكن أن ناخذ بهذا الاتجاه في العلم الطبيعية، فلا يمكن مطلقاً أن ناخذ به في العلم الروحية وعلى رأسها التاريخ. لأن هذه النزعة تفقد كل شئ روحه، وتحيك إلى مادة خالصة، بينما البحث منا موضوعه الروح، فإذا فقدتها فقدت كل شئ تقريبًا

ألا إن شيئاً من الإحساس التاريخي لكاف بأن يؤكد لنا وجوب

التمييز بين هذه الأشياء التي يخيل إلى هؤلاء الباحثين أنها واحدة أو متشابهة. ولهذا رأينا الباحثين في أوائل قرننا هذا يثررون على المنهج الفاسد، وينادون برجوب التمييز ويطالبون بتوفر الحاسة التاريخية لكل من يتصدى للبحث في التاريخ، حتى لا يخلط بين الأشياء هذا الخلط الشنبي. هذه الثورة البديدة في النظرة إلى التاريخ بلغت أوج شعتها عند الشينجلر. إن الشينجلر برى أن الحضارات مستقلة بنفسها تمام الاستقلال وأخرى إنما هو تشابه ظاهري لا يكاد يتجاوز حد اللفظ، فالحضارة اللاحقة وأخرى إنما هو تشاب ظاهري لا يكاد يتجاوز حد اللفظ، فالحضارة اللاحقة لا تأخذ عن الحضارة السابقة غير طائفة قليلة جداً من الاشياء، ولا ترنبط

تمييز، بل تختار ما يتلام وإياها، أي ما يتفق وروحُها. وحتى هذا الذي تأخذه لا تلبث أن تحيله وتبدل فيه حتى يتكيف وروحها تكيفا تاماً. لأن روح كل حضارة مختلفة عن روح غيرها من الحضارات أشد الاختلاف. فإذا كانت الأشياء التي تصدر عن حضارة من الحضارات تمثل روح هذه العضارة فلابد لكل حضارة تحاول الأخذ من حضارة أخرى أن تحيل هذه الأشياء إلى طبيعتها، ومعنى هذا بعبارة صريحة أن تخلقها خلقاً جديداً. فكل تأثر إذا هو في الواقع تغيير، سواء أكان هذا التغيير نحو الأحسن أم كان نحو الأسوأ. فالعضارة الواحدة إذاً لا تأخذ من حضارة أخرى غير الأشياء التي تتفق وروحها، وهي لا تلبث من ناحية أخرى أن تحيله إلى طبيعتها إحالة تكاد تكون مطلقة. ولنضرب لهذا مثلاً بتأثر الحضارة اليونانية بالحضارة المصرية في الفن. فإن الحضارة اليونانية لم تأخذ من الفن المصرى أهرامه ولا مداخل معايده، ولا مسلاته، وإنما اكتفت بأن أخذت شيئاً من أسلوب التماثيل والأعمدة. وحتى هذا الذي أخذته قد بدلت فيه تبديلاً يكاد يقضى على كل ما يميزه وهو روحه: فما أبعد الفارق بين

بها إلا بمقدار لا يكاد يذكر من الروابط. بل إن هذه الأشياء التي تأخذها الحضارة الواحدة عن الحضارة الأخرى لا تأخذها منها كما هي بدون

فلا يجب أن نخدع إذاً بتأثير الحضارة في الحضارات، بل يجب

الأعدة المصرية والأعمدة الدورية، وما أكبر الاختلاف بين التماثيل المصرية وبين تمثال بوباني كتمثال قاذف القرص! فالأصل إذا في كل هذه

الاقتباسات روح الحضارة التي تقتبس.

أن نقومه التقويم الصحيح على أساس أن لكل حضارة روحها الخاصة، وأن الاشتركان في الاشتركان في الاشتركان في مذا التراث. وبهذا نكون قد قضينا نهائياً على المقياس الذي اتخذه بكرً، وعن طريقه خبل إليه أنه يستطيع أن يثبت أن الحضارة الإسلامية يمكن عدما جزاً من الحضارة الإروبية.

لكن ليس معنى هذا أن الحضارة الإسلامية حضارة قائمة بذاتها تكون دائرة حضارة مقفلة، وإنما هى جزء من حضارة كبيرة هى إحدى العضارات الثمانى الكبرى التى بينها اشينجلر وحلّل روح الثلاث الرئيسية منها، هذه الحضارة هى التى سماها اشينجلر باسم «الحضارة العربية». وأغلب الظن أنه سماها بهذا الاسم لأن العضارة العربية هى أهم جزء فى هذه العضارة الكبرى.

والأن. فلنعد إلى التعريف الذي ذكرناه في أول كلامنا كي نعرف ماهية وخصائص هذه الحضارة.

يقول هذا التعريف إن لكل حضارة تربتها الخاصة المحددة تمام التحديد. فما مى هذه التربة بالنسبة إلى الحضارة العربية؟

هذه التربة واسعة: فهى تحد من الشمال بعنطقة تسودها مدينة الإسكندرية: الرُّما؛ ومن الجنوب بسوريا وفلسطين ومصر وفيها تسود مدينة الإسكندرية: ومن الشرق تحد بنهر سيحون أى تشمل إيران كلها، وفي أقصى الجنوب نجد بلاد العرب، وفي أقصى الشمال من هذه التربة مدينة بيزنطة. فهذه التربة هى بوجه عام تلك المنطقة التي صبغها الإسكندر بالصبغة الهلينية. والتى ارتقت مدنها الرئيسية وهى الإسكندرية وأنطاكية والرَّها وإفسوس وبيزنطة والمدائن في الوقت الذي كانت فيه مدن الفرب تعانى بور الفناء والاضمحلال؛ فقد أصبحت هذه المن مدناً عالمية امتلات بالكاتدرائيات والاسواق والمباني الضخمة.

هذا حدما من ناحية المكان. فلنبحث في حدما من ناحية الزمان، قلنا إن كل حضارة تولد في اللحظة التي فيها تستيقظ روح كبيرة تستقل بذاتها عن المالة النفسية البدائية التي توجد فيها الطفولة الإنسانية. ودوح الحضارة العربية قد استيقظت في السنوات الخمسمانة الأولى من ميلاد المسيح: فإن هذه الفترة هي الربيع بالنسبة إلى الحضارة العربية. ولكنها سبقت مع ذلك بهذه الطفولة التي استيقظت في أحضانها، وهي الطفولة التي تتمثل في الأديان السماوية عند الفرس واليهود والكلدانيين حوالي سنة ٠.٧ ق م الأول مرة، ثم تظهر هذه الطفولة مرة ثانية حوالي سنة ٣٠٠ ق. م. مع هذه التيارات التي كانت نبوءات بمصير العالم ومستقبل الشعوب، وفيها وجدت هذه التفرقة الثنائية بين النور والظلمة، والتصويرات المختلفة الجنة والنار والأخرة بوجه عام، مع ماصاحب ذلك من التبشير بنبي يبعث. ثم تولد روح هذه الحضارة في القرون الأولى للمسيحية بميلاد روح الأسطورة فالروح العربية تصوغ حول زرادشت أسطورة: تنبعث منه ضحكة تصعد إلى السماء وتتجاوب بها أنحاء الوجود؛ والحواريون يصاغ حولهم أساطير تملأ بضجيجها المدن على البحر المتوسط، والعالم اليهودي يحيك من جديد قصم داود والآباء الأولين، ويرتفع الوثنيون الهلينيون

بغيثاغررس وهرمس وبلّنياس الطواني إلى مرتبة أنصاف الألهة. ثم تستمر روح الحضارة في إظهار ما تحتويه من قوى خصبة زاخرة، فننشنا الذاهب أو الاديان الجديدة. فينشئ ماني في القرن الثالث في آيام الملك سابور ديناً أو مذهباً دينياً جديداً، يكون جامعاً بين كل المذاهب الدينية التي أنتجتها الروح العربية حتى وقته، ويأتى القرن الرابع فنثبت الذاهب الدينية وترسخ أقدامها فتصبح المزدكية دين الدولة في أيام الملوك الساسانيين، وفي روما تصبح عبادة مثراً الديانة السائدة وذلك في أيام ديوكليسيان، ثم يجعل قسطنطين الديانة المسيحة الدولة الرومانية، ومكذا الحال

حينئذ كان لابد لهذه الروح أن تبلغ أوجها وأن تحقق كل ما فيها من مكنات فيأتى دين يسود الأديان كلها، ويأتى شعب سياسى يغزر هذه المناطق ويعقد لها لواء واحداً. فكان هذا الشعب هو الشعب العربى، وكان هذا الدين هو الإسلام. فتكونت بهداية هذا الدين ويفضل طبيعة هذا الشعب الحضارة الإسلامية التى هي القمة الطيا التى بلغتها الحضارة العربية، والتى بلغت أعلى نقطة قدر لها أن تصل إليها حين طرق الصليبيون أبواب بيت القدس واستطاعوا أن يعروا به مسرعين. لكن هذا الحادث عينه كان إشارة لانحلال الحضارة العربية، وإيذاناً بميلاد الحضارة العربية، وإيذاناً بميلاد الحضارة العربية،

هذه الحضارة العربية لها روحها الخاصة التى لا تشاركها فيها أية حضارة أخرى، والتى سادت جميع فروعها من بيزنطية وفارسية وإسلامية. فلكى نفهم إذاً روح الفرع الذى يعنينا الآن من هذه الحضارة العربية الكبرى، ينبغى أن نبين الخصائص الرئيسية لروحها. أول خاصية من خصائص هذه الروح التقرقة الواضحة التى تضمها بين النفس والروح، وهى تفرقة رئيسية نجدها واضحة في كل مظاهر هذه الحضارة من فن وعلم وبين وقانون وسياسة، فالروح مصدرها الله مصدرها الملكوت الأعلى والنور، بينما النفس مختلطة بالجسم وبالتراب وتعلوها الظلمة؛ والأولى مصدر الشير، والثانية مصدر الشر: فما صدر عن الأولى فهو حسن؛ وما صدر عن الثانية فقييح. والناس ينقسمون إلى نفسانيين وروحانيين، ولما كانت هذه الروح صادرة عن الله، فهى من أجل ذلك روح واحدة بينما النفوس فردية مختلفة. وهذه الروح تعبر عن نفسها في الناس عن طريق «الكلمة»، فالكلمة هي رسول هذه الروح تعبر عن نفسها في الناس

ومن هذا فإن الروح، وهي واحدة بين الناس جميعاً، هي مصدر الشير. فليس للإنسان إذاً إلا أن يفتي في هذه الروح، وأن ينكر نفسه كل الإنكار، لأنها مصدر الشر والظلمة. ولهذا فإن روح الحضارة العربية تتكر الذاتية أشد الإنكار، لأنها تفنى الذات في هذه القوة الطيا، وترى في هذا الفتاء واجب الإنسان الرئيسي، وعلى هذا الأساس يجب أن يقرم كل شئ. فكل ما كشف عن ذاتية، أو اتجه نحو توكيد الذاتية فهو شر. ففي الأخلاق لا شئ هذه الروح أو دفع إلى الارتفاع إليها؛ وفي الجمال الجميل هو ما مثل هذه الروح أو دفع إلى الارتفاع إليها؛ وفي المعرفة صادرة عن استقلال الفكر باطل وضلال، وإنما المعرفة الحقيقية هي الإجماع، للتي تصدر عن الإجماع، لا عن الحكم الفودي.

والأن، نستطيم أن نتين هذه الخاصة والنتائج المترتبة عليها يوضوح

في مظاهر الحضارة العربية الرئيسية وهي الفن والدين والقانون والسياسة. أما الفن: فقد كان من نتائج فقدان الذاتية فيه أن انعدمت الفنون التجسيمية في الحضارة العربية من تصوير ونحت، لأن في تصوير الجسم المستقل والشخصية المستقلة المفردة تعبيراً عن الذاتية، وهذا مالا بتغق وروح هذه الحضارة. وإنما أنتجت لهم عن طريق الألوان نوعاً خاصاً هو أكبر توكيد للروح المنافية للذاتية العاملة على القضاء عليها، وهذا النوع هو ما يسميه الإفرنج باسم «الأرابسك». ولما كان هذا النوع من الفن هو أعظم ممثل الروح العربية إلى جانب القوس على شكل نعل المصان، فجدر بنا أن نتأمله قليلاً. إن النموذج الأول لهذا النوع نشاهده في الفن البيزنطي، وفيه نرى واضحاً الفارق بين الروح العربية والروح اليونانية. فكل من الروحين قد استعانت في هذا النوع من الفن بطريقة تكرار ورقة الشجرة المعروفة بشوكة اليهود (الأكنتة). ولكن يظهر في الفن اليوناني واضحاً أن كل ورقة لها كيانها وجسمها المستقل، أي لها ذاتيتها، إن صبح هنا هذا التعبير، بينما الفن البيزنطي يحلل ورقة شوكة اليهود إلى شبكة من الخطوط غير محدودة تملأ مسطحات كاملة، مما يسلب الورقة كل استقلالها بكيانها الخاص. أما «الأرابسك» فهو كما يقول اشينجلر بلا جسم، بل ويسلب الشئ الذى يرسم عليه جسمه، وذلك بأن يفطيه بتكرارات كثيرة. وإن «للزابسك» لفاصية أخرى ليست صادرة مباشرة عن الروح العربية العامة بل عن التمايز البسيط الذي للشعب العربي عن هذه الروح العامة، ولهذا فلن نتحدث عن هذه الخاصية إلا حين نبين هذا التمايز.

فإذا انتقلنا من الفن إلى الدين، وجدنا أن هذه الخاصية هى الخاصية الرئيسية فى كل الأديان السماوية، ولهذا نشأت كل هذه الأديان فى بيئة الروح العربية. ومن أجل هذا نرانا فى غير حاجة إلى بيانها فى هذا المدان.

وهذه الفاصية نجدها واضحة كل الوضوح في القانون. فإن القانون القانون وإن القانون القرياء البرياني والروماني، صادر عن الذاتية، لأن الأفراد هم الذين يوجدونه كنتيجة لتجاريهم المعلية، بينما الروح العربية تعد القانون صادراً القانون الروماني بين القانون الرضعه إلى القانون الروماني بين القانون الرضعي (Jus) والقانون الإلمي (fas)، ما دام مصدر القانون واحداً. وإذا كان القانون صادراً عن الله، فيصدر عنه إذا على شكل دكلام له، أي على شكل كتب مقسة فيها بيان أوامره ونواهيه، ولهذا فإن مهمة القاضي في الروح العربية تشتلف تمام الاختلاف عن مهمة البريتور عند الرومان، لأن مهمة الأول مهمة الشاني ميستخلص القانون من الأحوال العملية والحوادث التي تقع. وإذا الم

وأغيراً نرى نفس الفاصية متحققة في ميدان السياسة. فالحكم دائماً يجب أن يكون مستمداً من هذه القوة الطياء وإلا فسد الحكم، ولهذا اعتبر الحاكم دائماً رجل دين، وجمع الحاكم في نفسه بين السلطة الدينية

يكن في كلام الله ما ينطبق على الحالة المعروضة على القاضي، فليس له أن يحكم بنفسه، بل لابد من الإجماع. ولهذا عد الإجماع دائماً المصدر التالي

مباشرة للكتب السماوية.

العاطفة فى المرتبة الوسطى وليس العقل فى المرتبة الأولى، فإن صاحب هذا النوع من التركيب الذهنى يعوزه الخيال . لأن الخيال مزيج من العاطفة والعقل.

فإذا نظرنا إلى مظاهر الحضارة العربية من هذه الزاوية استطعنا أن نفسر ما كانت عليه هذه المظاهر.

فإن الفن العربي لم يستطع أن ينشئ الملاحم أو الروايات التمثيلية

لأن العربي بعرزه الفيال. وما انتجه هذا الفن يكشف عن ذلك الطابع الذي ذكرناه أنفاً وهو سيادة الإرادة على بقية الملكات العقلية، فإن أوضح نتاج فنى الروح العربية الفاصة هو القوس على شكل نعل الحصان. فإذا تأملنا مذا القوس وجدنا أنه نو نتره يخرج على العمود المرتكز عليه. وهذا النتره لا تقتضيه قوانين الاستاتيكية وإنما يبعو خارجاً على هذه القوانين. وما يحفظ القوس على هذا الشكل هو قوة الإرادة. ونحن قلنا إن هذه الإرادة إرادة غير موجهة، وهذا نراه واضحاً في النتاج الثاني المثل الروح العربية الفاصة أصدق تعثيل، وهو «الأرابسك» الذي تحدثنا عنه منذ حين. إذ يشاهد في هذا الأرابسك أنه ليس بذي اتجاه لأنه يمكن أن يتخذ أي اتجاه،

وإذا كانت العلوم النظرية في الحضارة الإسلامية لم يشتقل بها إلا غير العرب من فرس ومغول، فالعلة هي تلك الضاصية التي ذكرناها وهي سيادة الإرادة وقيام العقل في المرتبة الأخيرة للملكات النفسية. وهذا يفسر لنا بوضوح كيف أن العرب هم الذين قدموا الثروة العربية الثالثة وهي

كما لاحظ الفرد روزنبرج، فهو يدل على إرادة، وفي الأن نفسه بدل على أن

هذه الإرادة هي إرادة غير موجهة.

الشريعة إلى جانب الدين واللغة. فالشريعة علم عملى، لذا استطاع العرب أن يبرعوا فيه.

أما السياسة فقد برز العرب في ميدانها العملي لا النظري أعظم 
تبريز. وذلك لأن السياسة العملية بمعنى الغزر والفترح هي الميدان الحقيقي 
لنشاط الإرادة، ومن منا نستطيع أن نفسر إلى حد كبير هذه السرعة الهائلة 
أجل، كان نشر الدين عاملا مهما من بين العوامل التي أنتيت هذه السرعة 
ولكن نصيب الإرادة العربية كان أكبر من نصيب الدعوة الدينية. فإن عمراً 
بن العاص أو خالداً بن الوليد هو الذي فتح ما فتح من ممالك، لا عبد الله 
بن عمر وأمثالك من المتدينين المؤمنين فصسب. كما أن الطريقة التي سار 
لعلها هذا الفتح تدل على ما في هذه الإرادة من عمم ترجيه من ناهية 
لعلها هذا الفتح تدل على ما في هذه الإرادة من عمم ترجيه من ناهية 
لعلها هذا الفتح تدل على ما في هذه الإرادة من عدم ترجيه من ناهية 
لعلها هذا الفتح تدل على ما في هذه الإرادة من عدم ترجيه من ناهية 
لاغر بطريقة منطقية، وإنما اندفع الفراة نحو الشريق والشمال والجنوب 
دفعة واصدة كالسيل الهارف.

وان أن الحضارة الإسلامية تكونت من الجنس العربى وحده، إذاً لامتازت فقط بهذه الميزات عن بقية شعوب الحضارة العربية المامة، ولكنها جمعت بين شعوب أخرى غير الشعب العربى، مما جملها حضارة خصبة منترعة، تترعاً لا يظهر إلا بعرض معيزات هذه الشعوب الأخرى الجنسية وبيان أثر هذه الميزات في تكييف الحضارة الإسلامية تكييفاً خاصاً، ولكنى أشان أن هاهنا ليس مجال هذا البيان. بـــواكير الإلحــــاد

## الزندقية

لازندقة في الإسلام تاريخ شائق، عُني المستشرقون بدراسته عناية فائقة، فكتبوا فيه الرسائل القصيرة أن المقالات الطويلة المستقيضة التي تظهر باستعرار وأغلب ما فيها جديد طريف. لكنهم لم يبلغوا من هذا كله شاؤاً بعيداً، ولم يستطيعوا حتى اليوم أن يلقوا ضوءاً قوياً ساطعاً على أغلب نواحيه.

عُنرا بدراسة هذا التاريخ لأنه بدون إيضاحه وتعمقه لن نستطيع أن نفهم كيف نشأت بعض النظريات في علم الكلام بل بعض المذاهب الكلامية 
التي ازدهرت خصوصاً في القرنين الثاني والثالث الهجرة، إذ أن الكثير من 
نظريات مذهب كدنهب المعتزلة لا يمكن أن يفهم بدون معرفة هذه 
الخصومات الكثيرة العنيفة التي كانت تقوم بين كبار المعتزلة وبين الزنادقة، 
والتي كان يشيرها هؤلاء الأخيرون فيُخصطر أصحاب الاعتزال إلى أن 
يتخذوا موقفاً بإزائها خاصا. حتى إنه لو أتبع لنا أن نبحث في تكوين 
يتخذوا موقفاً بإزائها خاصا. حتى إنه لو أتبع لنا أن نبحث في تكوين 
ويرسم المنحى الذي يشتمل عليها مذهب المعتزلة بحثاً دقيقاً، يتابع تطوره 
ويرسم المنحى الذي عليه سار، إذاً لوجدنا الزندقة أكبر الأثر وأعظم الخطر 
في هذا التكوين. التى ظهرت خصوصاً فى أوائل حكم العباسين، وأعنى بها حركة الشعوبية. وبون أن نذهب إلى ما يذهب إليه الدكتور طه حسين بك فى كتاب دحديث الأربعاء، من إرجاع حركة الزندقة كلها أو معظمها إلى حركة الشعوبية. نستطيع أن تؤكد على أقل تقدير أن بين كلتا العركتين صلة قوية وثيقة، حتى كان بعض أنصار العربية ضد الشعوبية يتخذون من الشعوبية وسيلة للدلالة على الزندقة كما سنرى بعد حين.

كما أننا لا نستطيع أن نفهم أيضاً تلك الحركة السياسية المضارية

وإلى جانب هذا كله لا يمكننا أن ندرك التطور الروحى فى بلاد الإسلام والعياة المقلية عامة على حقيقتها إلا إذا نظرنا إلى حركة الزندقة بحسبانها عاملا من أخطر العوامل التى لعبت بورها فى ذلك التطور وتلك العيادة: فسيرت الأول فى اتجاه معين، وحددت له خطوطاً رئيسية مشى فيها، وكيفت الثانية تكييفاً محدداً وصبغتها بصبغة خاصة لم تبهت على مر الزمان.
الزمان.

إلى هذه الدراسة؛ لكن دراستهم لا تزال حتى اليوم ناقصة، فيها الكثير من التسوية واللبس. وذك راجم إلى أن تاريخ الزندقة في الإسلام موضوع غامض كل الفعوض، مضطرب كأشد ما يكون الاضطراب، يشق علينا كثيراً - الآن على أقل تقدير - أن نتبينه في وضوح وأن نتمثه بجلاء.

فلفظ «زندیق» لفظ غامض مشترك قد أطلق على معان عدة، مختلفة فیما بینها على الرغم مما قد یجمع بینها من تشابه. فكان یطلق على من يؤمن بالمانوية ويثبت أصلين أزلين المالم: هما النور والظلمة. ثم اتسع النفي من بعد التساعاً كبيراً حتى أطلق على كل صاحب بدعة وكل ملحد، بل المنهى من الأمر أخيراً إلى أن يطلق على من يكون مذهبه مخالفاً لذهب أهل السنة، أو حتى من كان يحيا حياة المجون من الشمراء والكتاب ومن إليهم، وقد كتب الاستاذ هانز هينرش شيدر فصلاً معتماً عن أصل هذا اللفظ واستعماله عند الكتاب غير الإسلاميين (ا)، كما جمع الاستاذ ماسينيون ممانى اللفظ كما استعماله الكتاب الإسلاميون وذلك في البحث الذي كتبه في

الملاجه؟)، ويظهر من هنين البحثين أن اللفظ قد اتسع معناه إلى حد لا يسمع بتحديده تحديداً دقيقاً معا يحملنا على الحذر والانتباء الشديد للمعنى المقصود به فى السياق الذي نجده فيه. ثم إن المصادر التي تحدثنا عن الزندقة والزنادقة قليلة غير مأموبة.

دائرة المعارف الإسلامية تحت مادة «زنديق» وفي كتابه عن «عذاب

تم إن المصادر اسى محدث عرب وسرسة وبرحت و وهذه القلة إما لأن كتب الزنادقة قد فقدت كلها تقريباً، ولم يعد بين أيدينا منها إلا شدرات ضنيلة نعش عليها بعد عناء طويل فى كتب الرود، مثل هذه الشدارات التى عثر عليها المنسوف على شبابه المعتاز الدكتور كويس فى كتاب «المجالس المؤيدية» وهى شذارات لابن الراوندى مأخوذة من كتابه «الزمرذ» قد رد عليها داعى الدعاة مؤيد الدين الشيرازي فى هذه المجالس الموسومة باسعه (؟)؛ أن لأن بعض المصادر التى تحدثناً عن الزندقة والزنادقة

A. H. H. :۱۲ - ۲۱ من ۱۹ الإيرانية، عا من ۱۹ Schäder: "Zindiq", in, Iranische Beiträge.

L. Massignon La Pas- :۱۸۸ – ۱۸۸ وعداب العلاج، عمل ۱۸۱ ماسينين: «عذاب العلاج» عن ۱۸۱ ماسينين: «عذاب العلاج» عن ۲۸۱ ماسينين:

(٣) راجم هذا البحث في القسم الثالث من الكتاب.

لا تزال مخطوطة حتى اليوم، فليست في متناول أيدى الباحثين. وأهم المصادر من هذا النوع كتب الشيعة، مثل كتاب دالاحتجاج، الطُبرسي.

كما أنها غير مأمونة من ناحيتين: الأولى أن الروايات المكتوبة في 
بعضها لم يتحر أصحابها الدقة في إيرادها، فجات في الغالب مهوشة 
ناقصة؛ والثانية أن البعض الأخر من هذه المسادر، وهو أغلبها، قد كتبه 
الخصوم وأوردوا فيها أراء الزنادقة بعد أن أدخلوا عليها شيئاً غير قليل من 
التبديل والتغيير، بما يوافق أغراضهم في الخصومة والحجاج، ومما يتلام 
مع الإلزامات التي يريدون أن يستخلصوا منها، لهذا يصعب على الباحث أن 
يتبين أقوال الزنادقة الحقيقية وأن يعرف كيف كانوا يوربونها،

ومن أجل هذه الصعوبات مجتمعةً كان الباحثون من المستشرقين يقتصرون على دراسة ناحية صغيرة من نواحى الزندقة، أو واحد من كبار الزنادقة الذى يستطيعون أن يجدوا عنه فى المصادر شيئاً. ولم يستطع واحد منهم حتى هذه الأيام الأخيرة أن يكتب بحثاً شاملاً لهذه الحركة يتناولها من جميع نواحيها.

فعن صالح بن عبد القدوس ألقى جوادتسيهر بحثاً قيما فى المؤتمر الدولى المستشرقين سنة ۱۸۹۳ (۱). ثم من بعده كتب 1. كريمسكى رسالة صغيرة (فى ١٥ صفحة) بالروسية عن أبان بن عبد العميد اللاحقى طبعت

<sup>(</sup>۱) جرائتسيير: ممالح بن عبد القديس والزندقة إبان خلافة المهدى، (أممال المؤتمر ()

J. Goldziher: Sa- (۱۲۹ – ۱۰۴ م ۱۸۹۲) بالدن سنة ۱۸۹۲ م ۱۸۹۲ ملائل الناسع المنتشرقين، لندن سنة ۱۸۹۸ م ۲۶ م ۱۸۹۱ م ۱۸۹۲ ملائل الملك Abd al - Koddis und das Zindiktum während der Regierung des Chalifen al - Mahdi (Transactions of the international Congress of the Orientalists)

في موسكو سنة ١٩٩٣. وكان ابن المقفع خصوصاً موضوعاً ادراسات عدة أشهرها ما كتبه عباس إقبال في كتابه: «شرح حال عبد الله بن المقفع، فارسي، وهو مكتوب بالفارسية: ثم فرنشسكو جبرييلي في مقاله المنشور وبيجلة الدراسات الشرقية، سنة ١٩٣٣ بعنوان «طؤلفات ابن المقفع، وهو خير ما كتب عن ابن المقفع حتى الأن. وقد أثار بحثين آخرين كتب أولهما بلول كروس في المجلة عينها سنة ١٩٣٣ تمت عنوان «حول ابن المقفع، والثاني كتبه رشتر وكانت أفكاره فيه أجرأ وأصرح من أفكار جبرييلي في

ونحن قد أشرنا من قبل إلى المقال الذي كتبه كروس عن ابن الراوندي بمناسبة الفقرات التي عثر عليها في «المجالس المؤيدية» مأخوذة من كتاب «الزمرذ» لابن الراوندي وهو مقال طويل معلوه بالمعلومات، ويعد خدر ما كتف عن ابن الراوندي حتى اليوم.

وأخيراً كتب الاستاذ فرنشسكو جبرييلي: «تعليقات على بشار بن برد»، ظهرت في «مضبطة مدرسة الدراسات الشرقية» سنة ١٩٣٧(١).

وكل مؤلاء الباحثين لم يحاول أحد منهم حتى الآن أن يكتب عن حركة الزندقة كلها كما ظهرت فى الإسلام. وبين يدى الآن فصل معتع كتبه الاستاذ چورج فُيُّدا سنة ١٩٣٥ ولم ينشر إلا فى سنة ١٩٣٧ فى «مجلة

BSOS (Y)

<sup>(</sup>۱) م. ج. رشتر: درراسات حول تاریخ کتب آداب الملوله العربیة الفنیدة، الیشسك سنة M. G. Richter: Studien zur Geschte der älteren arabis- ۱۹۲۲ راجم فسنگ من بحث جدیبلی وبحث کروس فیما بعد رستان وبحث کروس فیما بعد

الدراسات الشرقية (۱) آراد فيه أن يدرس تاريخ الزندقة الظاهرى – إن صح هذا التعبير – دون تعرض المناظرات التى قامت ضد المثنوية «والمانوية»، ولما عسى أن يكون هناك من أثر المانوية فى الحياة الفكرية فى ذلك العصر (آوائل العصر العباسي)، معتمداً فى ذلك على المسادر التاريخية الخاصة باضطهاد الزنادقة، ويأشهر الزنادقة فى خلافة الفلفاء العباسيين الأول، وأول هذه المسادر وأهمها كتاب «الفهرست» ويليه كتاب «الأغانى» ثم كتب التاريخ الكبرى مثل: «تاريخ الطبرى» و«مروج الذهب».

والاعامي م حب الداريع الخبري مثل دوريع العبري، و دورج اللهم.

بدأ الاستاذ فيدا بحثه بأن أورد في القسم الأول منه الفقرات
الموجودة في كتاب والفهرست، لابن النديم، وبعضها خاص بتاريخ المانوية
في بلاد الإسلام واختلافهم حول الإمام بعد دماني، واضطهاد كسرى لهم
وتشتيتهم في البلاد وأسماء رؤسائهم. والبعض الاغز من هذه الفقرات
يتملق بالمتكلمين الذين يُظهرون الإسلام ويبطنون الإندقة . ويأسماء الرؤساء

وفى القسم الثانى تحدث صاحب المقال عن اضطهاد الزنادقة اضطهاد الزنادقة اضطهاد أبر المصادر لا المصادر لا تسمح لنا بتتبع هذا الاضطهاد إلا فى الفترة القليلة التى مضت بين سنة ١٦٣ هـ إلى سنة ١٩٠٠هـ، أى فى السنوات الأخيرة من خلافة المهدى وإبان خلافة المهدى وإبان الأخيرة من خلافة المهدى وإبان

G. Vajda: Les Zindiqs en pays :۲۲۱ - ۱۷۲ س ۱۹۲۷ س ۱۹۲۷ d' Islam au début de la période abbaside, RSO, XVI, 1937, pp. 173 - 229.

ففي سنة ١٦٣ بدأت حملة المهدى العنيفة على الزنادقة بأن أمر عبد الجبار المحتسب، والذي يلقبه صاحب والأغاني، بلقب وصاحب الزنادقة،، بالقبض على كل الزنادقة الموجودين داخل البلاد. فقيض على من استطاع بالقبض عليه وأتوا به إلى الخليفة الذي كان حينئذ في دابق، وأمر بقبّل بعضهم، وتمزيق كتبه. واستمر الخليفة في هذا الاضطهاد في السنوات التالية حتى بلغ الاضطهاد غايته في الفترة ما بين سنة ١٦٦هـ و سُنَّة ١٧٠هـ وكان يقوم على أمر هذا الاضطهاد قضاة مخصوصون، أشهرهُمُ: عبد الجبار الذي ذكرناه أنفا، وعمر الكلوزي الذي عُين في سنة ١٦٧، ثُمُّ محمد بن عيسي حمدويه الذي خلف عمر، وكان يقبض على الزنادقة الأقل شبهة، ويؤتى بهم أمام القاضرً، فسُطلًا إليهم أن يرجعوا عن الزندقة إن اعترفوا بها، ويطلق سراحهم إن رجعوا عنها، ويقتلون إذا استمروا عليها ورفضوا الخروج عنها. واكم يتأكموا من أنهم رجعوا عن الزندقة حقاً كان الخلفاء يستخدمون وسأثَّل شتى، أشهرها تلك التي يُرْوَى عن القضاة في عصر المأمون أنهم كانواً يلجأون إليها، فهم يذكرون عنهم أنهم كانوا يطلبون إلى الزنديق أن يبصق على صورة ماني، وأن ينبح طائراً بحرياً اسمه التنرج. أما البصق على صورة ماني فالمقصود به تحقير صاحب مذهب المانوية وهو ماني، وهذا دليل على أن الزنديق قد رجع عن هذا المذهب؛ أما الحكمة في نبح هذا الطائر فلا تكشف عنها المسادر التي بأيدينا. ولكن مؤلف المقال الذي نعن بصدده يقول بأن المقصود بذلك هو أن يُفرض على الزنديق أن يذبح كائناً حياً، وذبح الحيوان تحرمه المانوية. ولابد لنا من قبول هذا التفسير - مؤقتاً

— لأن كل المسادر التي تحدثنا عن المانوية لا تذكر مطلقاً أن المانوية كانوا يقدسون طائراً بمينه، سواء أكان هذا الطائر التنرج أم كان غيره. وقد حدث مثل هذا في أيام محاكم التفتيش في أوروبا سنة ١٣٦٩ مع طائفة أن يبرهنوا على إخلاصهم في الارتداد بأن يتكلوا اللحم أمام جمع من الكاساقة (١). ولم يكن كل هؤلاء الذين يتهمون بالزندقة وزائدة حقاً؛ وإنما كان منهم من يتهم بالزندقة لاسباب سياسية. فقد انتخذ الطفاء من هذا الاتمام وسيلة للقضاء على خصومهم من الهاشميين. وعلى هذا النحو اتهم ابن من أبناء داود بن على شم يعقوب بن الفضل وأتى بهما إلى الشليقة المدى قد ارتبط من قبل بعهد ألا يقتلهما فإنه لم يستطع أن يأمر هو يقتلهما، وإنما حبسهما وأشار إلى ابنه الهادى أن يشمل عينما يتراس الخلاقة، بيد أن المهادى لم يُتح له أن يقتل غير يعقوب.
لان ابن داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول له أن يقتل غير يعقوب.
لان ابن داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المانوية. الخلاقة.
لان ابن داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المانوية. المانوية.
لان ابن داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المانوية.

"كلا الن بدر داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المانوية.

"كلا الن بدر داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المانوية.

"كلا الن بدر داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المانوية.

"كلا النزد داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المهادى المؤلود.
"كلا ابن داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المؤلود.

"كلا ابن داود بن على مات في سجدة قبل أن يتول المؤلود.
"كلا المان المؤلود المؤلود بن على مات في سجدة قبل أن يقبل غير يعقوب.
"كلا المؤلود المن على مات في سجدة قبل أن يقبل غير المؤلود بن على مات في سجدة قبل أن يتول غير المؤلود بن على مات في سجدة المؤلود بن على المؤلود بن على مات في سجدة المؤلود بن على مات في مات في سجدة المؤلود بن على المؤلود بن على مات في مات في المؤلود بن على مات في مات في المؤلود بن على المؤلود المؤلود بن على المؤلود بن على المؤلود بن على المؤلود بن على المؤلود المؤلود المؤلود المؤلود بن على المؤلود المؤلود بن على ا

واسنا نعرف على وجه التحقيق ماذا وجه إلى الهاشميين من تهم وكل ما ترويه لنا المسادر هو ما يرويه لنا الطبرى (أغبار سنة ١٦٩ ج٢ مس ٤٤٥) وما لغضه عنه ابن العبرى في كتابه دتاريخ مفتصر الدول، (من

<sup>(</sup>١) راجم هـ ش. إيكا: «تاريخ محاكم التقنيش في العصور البسطي»، ترجمة ريناك. باريس سنة ١٠٠٠ ع لـ المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة محاكم التقنيش au moyen agetr. S Reinach. لمن العصور البسطي، باريس سنة ١٢٠ ص ٨٨ . Hist. ما طولا المنافقة المنافقة

(۲۲) من أن ابنة يعقوب بن الفضل قد اعترفت أثناء محاكمتها بانها حبّلى من أبيها؛ والمانوية تحلّل زواج الآباء بالبنات حسبما ترويه الروايات الاسلامية.

الإسلامية.
ولم يقتصر الأمر على الخلفاء في انهامهم الخصوم بالزندقة لأغراض
سياسية، بل كان هناك من الوزراء من يتخفون الانهام – الباطل غالباً –
بالزندقة سبيلاً الكيد والوقيعة بنظرائهم أو خصومهم الذين يحقدون عليهم،
ومن هنا نستطيع أن نفهم تلك الرواية التي ذكرها الطبري (ج٢ ص ٤٠٠)
ثم الجهشياري في كتاب والوزراء والكتاب، (ص٨٠ – ص ١٠٠) ثم صاحب
والخيائم، وغيرهم، عن انهام ابناء ابي عبيد الله الوزير بالزندقة، قند انهم
الربيغ، صلحب الخليفة المهدى ومنافس أبي عبيد الله الوزير، أبناء هذا
الخير، أن واحداً من أبنائه كما في بعض الروايات، باتهم زنادقة، وقد أفلح
الربيع في هذا الدسي عند الخليفة الذي أمر بأن يقتل عبد الله بن أبي عبيد
الله الوزير، وكان ذلك سبباً في توتر العلاقات بين المهدى وبين أبي عبيد الله
ووأي يعقوب بن داود بدلا منه. (ابن خلكان طبع شستنظد ع ٣ ص ٢٣٢).

والطبرى (ج ٣ ص ٤٨٧ وما يتوها) ينكر صراحة أن اتهام ابن أبى عبيد الله بالزندقة كان يقصد به زعزعة مركز أبيه عند الخليفة المهدى، وكان أبى عبيد الله موضوعاً لدسائس موالى المهدى، ويذهب صاحب والأغانى، إلى أبعد من هذا فيقول إن المهدى أدرك من بعد السببُ الحقيقى الذى من أجله أبلغه الربيع أخباراً عن زندقة ابن عبيد الله الوزير (الأغانى: ج ٢١ ص ١٢٧).

والآن، وبعد هذا العرض الموجز للإضطهادات التي عاناها الزنادقة،

أن من اتهموا بالزندقة، في الفترة ما بين سنة ١٦٣ وسنة ١٧٠، نُسائل أنفسنا: ما هي الزندقة التي اتهم بها هؤلاء، ويأي معنى يجب أن تفهم؟

يرى فيدا أن الزندقة التي حاربها المهدى والهادى في شخص هؤلاء الزنادقة هي المانوية، أولا ويالذات. ودليله على هذا ما ذكرناه من قبل من الرسائل التي كان يعتمن بها القضاة قيدة رجوع الزنادقة عن الزندقة، وإنكام لها، حينما يعتمن أمامهم، ويؤيد هذا الرأي أيضاً الرواية التي نكرما الطبرى (في تاريخه ج ٢ ص ٨٨٥) والتي يعتمن عدما صادقة، والتي تقول بأن أحد الزنادقة قُدم إلى الظيفة المهدى خطلب إليه الظيفة أن يتبرأ من الزنادقة، ولكنه مؤضى فأمر يقتله، والتقت من بعد إلى ابنه موسى، وقال له كلاما يعتبه فيه على محاربة هذه المصبة من الزنادقة وصف له مبادئ هذه المصبة وصفاً يدل على أن المقصوبة بالزندقة كان حينئذ مذهب المانوية، مما يدل على أن المقصوبة بالزندقة كان حينئذ مذهب المانوية.

ومع هذا كله فإن اللفظ قد اتسع معناه في الفترة ذاتها اتساعاً كبيراً.

\*\*\*

### الزنادقة المتقدمون

والآن فلنتحدث عن أشهر رجال هذه الطوائف - أما الطائفة الأولى فأشهر رجالها أبو على سعيد، وأبو على رجاء، وأبو يحيى، ويزدانيضت وقد استطاع الأستاذ فيدا صاحب المقال الذي أشرنا إليه والذي نعتمد عليه كليراً في مقالنا هذا، أن يعثر على اثنين منهم في المصادر الأخرى بيقين، ثم حاول أن يتعرف إلى آخر ثالث، فأبو على سعيد ذكره الشهرستاني (١) الذي يقول عنه إنه كان في أيام خلافة المعتمد وكان يكتب في سنة ٢٧١ هـ. ويزدانبخت ذكره أحمد بن يحيى المرتضى، كمؤلف لكتاب أخذ عنه المرتّضي نظرية تتابع الأنبياء ويحاول الأستاذ قيدا أن يجد أبا على رجاء في شخص ذكره الجاحظ في كتاب الحيوان (٢)، حينما أشار إلى أنه جرت مناظرة في حضرة المأمون بين محمد بن الجهم والعتبى والقاسم بن سيار من جهة وبين أبي على الزنديق، فلما لم يفلح هؤلاء في مناظرة الزنديق قام المأمون نفسه بمناظرته فالقي عليه سؤالاً أفحمه. ولكن الزنديق لم يرجع عن خطئه ومات

على دينه. ولكي يثبت ثيدا صحة هذا الافتراض، ونعنى به أن أبا على المذكور في رواية الجاحظ هو أبو على رجاء، قال إن هذا الزنديق لا يمكن أن يكون أبا على سعيدا، الذي ذكرناه أنفا لأن أبا على كان حيا يكتب في سنة ٢٧١ بينما الجاحظ الذي مات في سنة ٢٥٥ يتحدث عن أبي على صاحبنا، بحسبانه ميتا. وعلى ذلك فليس هناك من مانم، اللهم إلا إذا ورد

دليل مخالف، أن نفترض أن الزنديق الذي ذكره الماحظ هو أبو على رجاء

أما الزنادقة من المتكلمين فأشهرهم ابن طالوت ونعمان، اللذان كانا أستاذًى ابن الراوندي الزنديق المشهور، كما كان من أساتذته أيضاً أبو شاكر الذي يذكر عنه الخياط أنه كان متصلاً بهشام بن الحكم، المتكلم

الذي ذكره ابن النديم.

<sup>(</sup>١) الملل والنحل: طبع كبورتن ص ١٩٢. (٢) الحيوان: ج٤ ص ١٤١ وما بلتها.

الشيعى المعروف ويرى فميدا أن الرابطة بين أساتذة ابن الراوندى الثلاثة هؤلاء يظهر أنها كانت التفالى في التشيع.

نحن نرجح إذاً أن تكون الزندقة التي عناها المهدى والهادي في هذه الاضطهادات العنيفة التي قاما بها بين سنة ٥٣ وسنة ٧٠هـ هي المانوية، وأن يكون هؤلاء الذين اتهموا بالزندقة ممن كانوا يقولون بأن للعالم أصلين قديمين هما النور والظلمة ويحرمون ذبح الحيوان واللحم إلى أخر هذه المبادئ التي أعلنها ماني مؤسس مذهب المانوية. لكن هذا لم بمنعنا أن نقول كذلك إن معنى الزندقة قد اتسم وامتد حتى أصبح يشمل أشباء أخرى لم يكن المانوية بها صلة ولا سبب، ولم يكن هذا الاتساع وليد السنوات التالية والقرنين الثالث والرابع فحسب؛ بل بدأ من قبل، في هذه الفترة عينها التي مضت فيها السنوات الأخيرة من خلافة المهدى وسنوات خلافة الهادي كلها. ولا سبيل لمعرفة نواحي هذا الاتساع، وكيف تشعُّب وتنوع، فكانت فيه فروق وبقائق، إلا بدراسة كبار الزنادقة والتحدث عنهم. والزنادقة طوائف وأنواع، والنوافع التي حدت بهم إلى الزندقة كثيرة متعددة، أما طوائفهم فنستطيم أن نحصرها في ثلاث - الأولى طائفة هؤلاء الذين يسميهم صاحب «الفهرست» رؤساء المنانية في الإسلام؛ والثانية طائفة المتكلمين؛ والثالثة طائفة الأدباء من كتاب وشعراء. والدوافع تكاد ترجع كلها إلى ثلاثة أيضاً: فمن هؤلاء الزنادقة من كانوا يؤمنون بالزندقة (ونقصد بها هنا المانوية) إيمانا صحيحا صادراً عن رغبة دينية صادقة، فكانوا مخلصين في اتخاذها مذهبا، حريصين عليها كأشد ما يكون الحرص، ومنهم من وجد في الزندقة

(بمعنى المانوية أيضاً) تراثاً قرمياً خلفه الآباء فيجب الحرص عليه وتعهده؛ لا لصلاحيته في ذاته، ولا لأنه يستحق الإيمان به كما هو، وإنما لأن في هذا الحرص وذلك التعهد نوعا من الإرضاء النُّعُرة القومية، والإشباع النزعة الشعوبية، وفيهما أيضاً موضعاً التفاخر ومجالاً لكى يقارنوا تراث العرب وبين العرب بما خلفه لهم الآباء من تراث وبين، ومن أجل هذا كان جميم هؤلاء من الموالي الفرس. وبين هؤلاء وهؤلاء وجدت طائفة من الزنادقة كانت تتخذ من الزندقة وسيلة من وسائل العبث الفكري التي بلجأ إليها الشكاك دائماً، يرومون من ورائها أن يعبثوا بعقائد الناس، بأن يعقدوا حلبات النضال بينها ويساعدوا الضعيف منها على القوى السائد، ويظهروا ميلهم إلى الأول. وكل هذا لا لشير: إلا ليجدوا السلوى حيث لا سلوى، وليعثروا على العزاء وليس ثم عزاء؛ فهي حالة نفسية عنيفة تتملكهم فتدفعهم إلى ما هو أشبه باللهو الفكرى والمجون الشكى منه إلى أي شيئ آخر. وتكاد الطوائف والدواقم يناظر بعضها بعضا تمام المناظرة. فالطائفة الأولى، ونعنى بها طائفة رؤساء المانوية (أو المنانية، فالمعنى واحد)، يغلب على دوافع أصحابها الإيمان بها إيمانا صابقاً، وهذا هو الأليق بأن يكون عليه الرؤساء، والطائفة الثانية يغلب على أصحابها الدافع الأخير، دافع الشك الفكرى والفكر المتشكك؛ ولا عجب فهم متكلمون، أي أنهم رجال فكر وأصحاب مذاهب ومقالات يعتمدون على الأفكار والعقل، دون المصالح أو الإيمان. والطائفة الثالثة، وإن كان للدافع الثاني أثر كبير في اتخاذها الزندقة، فإن أعظم دافع أثر فيها كان النزعة الشعوبية، وليس هذا بغريب: فالشعراء والكتاب لا يستهويهم الإيمان، ولا قبل لهم بالإمعان في الشك الفكري، وإنما تستهويهم الأحداث المنيفة التي تلهب عواطفهم وبتثير ثائرة خيالهم، وليس أدعى إلى إلهاب العاطفة وإثارة الخيال من نزعة الشعوبية: تذكرهم بمجد تالد يعتزون

به البيتغنون بعظمته، والشعراء يعيلون دائماً إلى التغنى بالماضى سواء بالافتخار به أوالبكاء عليه، لأن الماضى زمن قد فات ولم يعد له وجود إلا فى الأذاكرة التى تعيه، فيستطيع الخيال أن يشكله على النحو الذى يبغيه، وأن يتُقَشِّرُف فيه كما أراد وحيثما شاء، وهو مطمئن أمن، بينما الحاضر يحدق ألى شنه فلا ستطيع أن ناءً، فنه أه بكتب عله في أشاء وحدودا

أن عند فلا يستطيع أن يزور فيه أو يكنب عليه في أثناء وجوده!

وهذا كان كافياً لكي توضع أسماؤهم بين أسماء الزنادقة. ويضاف إلى البحث لل البحث وهم جميعاً مسالح بن عبد القدوس، وقد أشرنا من قبل إلى البحث لا يحد جولدسيور وعسى أن تتاح لنا فرصة قريبة التحدث عن هذا البحث وهم جميعاً إما بعيدون عن المائوية أو أن معلوماتنا عن مبادشهم اللينية ضئيلة جداً. لكن هذاك شخصية أخرى بين الزنادقة من المتكلمين غيرة عنها بعض الأشياء وبعني بها شخصية عبد الكريم بن أبي الموجاء، على المنتوب وبضع مننا الكلام عنه كمحدث أسرف في اختراع الأحاديث وبضع نطاق بن عن صملته بالحسري وجعفر الصادق؛ وإنما يعنيا على المؤلفة ويقول بالقدر، ويتحدث من عائول بالقدر، ويتحدث في الشراح مائي الموجاء، ويتحدث في الشخط التعربة مائي ويسل المحرة، في كان كما يقول بالقدر، ويتحدث في الشخط المنتوبة على المدروة، في كان داورة المدروة، في كان دورة المدروة، في كان داورة المدروة، في الشخط المنتوبة على المدروة، في كان داورة (أن المدروة، في كان داورة، في كان داورة، (أن كان كان لكان كما يقول القدرة، في كان كان كما يقول القدرة في المنتوبة، في كان كما يقول القدرة، في كان كان كما يقول القدرة، في كمائولة الموادة، ويتحدث في المنتوبة كمائولة كان كما يقول القدرة، في كان كمائولة، (أن المدورة، في كمائولة، (أن المدورة، في كان كمائولة، (أن المدورة، في كمائولة، (أن المدورة، في كمائولة، (أن المدورة، في كمائولة، (أن المدورة، في كمائولة الميائولة، (أن المدورة، في كمائولة الموادة، كمائولة الموادة، كمائولة المدورة، في كمائولة الموادة، كمائولة الموادة الموادة، كمائولة الموادة المدورة، كمائولة الموادة المدورة، كمائولة الموادة الموادة، كمائولة الموادة الموادة، كمائولة الموادة، كمائولة الموادة، كمائولة الموادة الموادة، كمائولة الموادة، كمائولة الموادة الموادة الموادة الموادة الموادة، كمائولة الموادة الموادة

أَلْتُغُمُّلُ وَالتَّحِوِرِ، كَمَا ذَكَرَ البِيرِونِي فِي كَتَابِ وَالْهَدَهِ (٢). مِنْكُ مِنْهُ عَلَيْ وَلَكُنْ مِنْهُ وَلَكُنْ أَطْهِرِ شَخْصِيةً فِي هَزِلاءِ المُتَكَلِّمِينِ الزِنَادَةَ بِعد شَخْصِيةً ابن

لرآيَّدي (الذي نؤجل الحديث عنه إلى الفصل الخاص به في القسم الثالث خريجة من المستقد المستقد المستقد المستقد المستقد المستقد المستقد الثالث المستقد الم

<sup>(</sup>١) القرق بين الفرق ص ٣٤٩ وما يليها.

<sup>(</sup>٢) ما للهند من مقولة: ص ١٣٢

من هذا الكتاب)، هي شخصية أبي عيسى الوراق وقد كان هو أيضاً أستاذاً لابن الراوندي.

كان أبو عيسى الوراق معتزليا في البدء لكن المعتزلة طردته لاراء له ذكرها خصومه، ولسنا نعرف مبلغ صحتها على وجه التحقيق. فيذكرون عنه أنه كان شيعياً رافضياً، ويقول عنه الشياط إنه كان مانويا يقول بازلية المبدأين (النور والظلمة) ويعتقد في خلود الأجسام؛ والخياط معتزلي فهو خصم لابي عيسى، ومن هنا لا نستطيع أن نؤكد تماما أنه كان مانويا – ولذا فإن الاستاذ ماسينيون (أ) يعيل إلى وصفه بالناقد المستقل الفكر.

ويمنى بها طائفة الأدباء والشعراء؛ وأول هؤلاء وأشهرهم من غير شك بشار ابن دو، واكتا لا نستطيع منا أن نفصل القول في زندقة بشار، ويكفينا الأن أن نقول إن نزعة الشعوبية عند بشار كانت أكبر دافع له على الزندقة، كما كان العبث والمجون الذي طبع عليه بشار وووح التشاؤم والسخرية من الناس أثر في هذه الزندقة غير منكور.

وهنا ننتهى من الكلام عن الطائفة الثانية وتنتقل إلى الطائفة الثالثة

وهنا نلاحظ بإزاء بشار ما لاحظناه من قبل عند الكلام عن ابن أبي الموجاء وأبي عيسى الوراق من أن الاتهام بالزندقة كان يسير جنباً إلى جنب مع الانتساب إلى مذهب الرافضة كما لاحظ الاستاد فيدا بحق؛ ومن هنا كان الشك في معنى هذه الزندقة، التي تنسب إلى بشار؛ ولذا يميل إلى أن يرى في بشار شاكًا من الشكاك فحسب.

ولكن زندقة خصم بشار، ونعنى به حماد عجرد، أظهر بكثير عن

Massignon: El, article: Zindik. (1)

زندقة بشار، وعلى الرغم من أنه لا يمكن القطع بشئ فيما يتصل بعلاقته بالمانوية، فإنه يمكن عَدُّه من بين من كانت لهم نزعة مانوية واضحة، خصوصاً إذا لاحظنا أن شعره وقصائده كان يُتفنى بها في دوائر أتباع ماني وتستعمل في الصلوات.

أما حظ النزعة الشعوبية في تكوين الزندقة فلم يكن كبيراً في شاعر من الشعراء أو كاتب من الكتاب بقدر ما كان عند أبان بن عبد الصعيد اللاحقي: فقد كان يعرف الفارسية ويترجم عنها؛ وكان على اطلاع وسمة علم بائب الفرس القديم، فكان ذلك داعياً له إلى التعلق بتراث الفرس والتغنى به في جميع مظاهره.

لكن مذا ليس دليلاً قاطعاً على أنه كان مانوياً حقاً، أو أنه اعتنق المناوية كدين أخلص له، على الرغم مما ذكره أبر نواس عنه فى إحدى القصائد التى هجاه بها، فاتهمه بأنه كان حسياً لا يؤمن إلا بما يراه، فهو لا يعتقد إذاً بالجن ولا بالملائكة، وهذه التهمة عينها قد وجهت إلى بشار من قبل. واتهمه أيضاً بأنه أشاد بماني، وسغر من موسى والمسيح. وهنا يبيد الخطط والاضطراب في كلام أبي نواس: لأنه لو كان مانوياً لما سخر من المسيح، فالصلة بين المانوية والمسيحية كبيرة واضحة لا تسمح بهذه السخرية. ونرجح نحن أن السبب الأكبر في اتهام أبان بن عبد العميد بالزنعة كان نزعته الشعوبية الواضحة، فاتخذ أنصار العربية من التهامه بالزنعة سلاحاً يستعملونه ضده في القصومة العضارية بين الشعوبية والعربية. وولاء الشعراء الثلاثة قد اتفقوا جميعاً في غلبة روح الاستحقاق

والعبث فيهم. وإذا فإن أبا نواس كان صادقاً حقاً في تسميتهم وبعصابة السُّبَانَ، ولو أنه كان فرداً من أفراد هذه العصابة هو نفسه! فهم أقرب إلى الشك والمجون إذن من الإيمان والجد، وهم أولى باسم الشكاك العابثين منهم باسم الزنادقة المُظلمين.

وأكثر من مؤلاء جداً وأبعدهم عن العبث والمجون أبو العتامية. وقد لفص الاستاذ قيدا أراء أبى العتامية أحسن تلخيص فقال: إن أول ما تلاحظه في معتقدات أبى العتامية أنه كان يؤمن بالاثنينية بكل صراحة: فالعالم الظاهر مكن من جوهرين متعارضين، والوجود تتنازعه طبقتان إحداما خَيْرة والأخرى شريرة، وهو يُرجع الوجود كله في النهاية إلى الهوهرين المتعارضين اللذين نشأ عنهما الكون وتكون. غير أن أبا العتامية صاغ نظرياته الاثنينية في صبيغة واحدية، إذ جعل الله الواحد عند بدء

وحده، طارحاً بذلك أسطورة الظيط الأزلى بين الجوهرين أو المبدأين، وتعنى بهما النور والظلمة. - المعدد عديد منذ المعدد إلى النزارة قديد، حالكة الكندارة المعدد عالكة الكندارة المعدد الكافرة الكندارة المعدد

الأشياء، وقال: إنه خالق الجوهرين، وإن العالم ما كان له أن يوجد بدون الله

وهنا نقف قليلا بعد أن استعرضنا كبار الزنادقة وشرهنا كيف كانوا موضوعاً للاضطهاد في أيام الخلفاء العباسيين الأول لكي نتبين ما وصلنا إله من نتائج.

لتلاحظ أولاً أن الزنادةة الذين وجه إليهم الخلفاء ما وجهوه من اغسطهاد كانوا مانوية، إما يتعولهم عن الإسلام، أو منذ ولادتهم هي الفترة ما بن سنة ١٦٣ هـ و ٧٠هـ أما بعد هذا فإنا لم نستطم أن نثبت المانوية لواحد ممن اتهموا بالزندقة، اللهم إلا لعبد الكريم بن أبي العوجاء، أما الأخرون فلم نستطع أن نفصل في أمرهم فصلاً أخبراً.

ثم نلاحظ كذلك أن الزنادقة كانوا في أماكن عديدة: فكانوا في بغداد وفي حلب وفي مكة، ثم في البصرة والكوفة على وجه الخصوص.

وأن أشهر ما كان يوجه إليهم من تهم هو ترك الفرائض (كالصوم والصلاة والحج)، ثم ادعاء الشعراء منهم والكتاب أنهم يستطيعون أن يكتبوا خيراً من القرآن؛ وأخيراً موقفهم بإزاء وحدانية الله.

وأنه كانت مناك رابطة بين الزندقة والشبعة، إذ رأبنا كيف كان الانتساب إلى الشيعة الرافضة دليلاً على الزندقة وداعياً إلى الاتهام بها. وبالحظ أخيراً أن الكثير من كيار الزنادقة قد قضوا شبابهم وأوائل حياتهم في أواخر أيام الدولة الأموية. فيجب أن نستنتج كما يقول فيدا: «أنه للكشف عن أصل التأثيرات الإبرانية التي لعبت يورأ خطيراً منذ ظهور الدولة الجديدة (أي الدولة العباسية)، فلايد من البحث في الأوساط العلمية العقلية في داخل خراسان وبين أعوان أبي مسلم الخراساني السريين كما نبحث عنه في البصرة والكوفة». ففي منطقة خراسان التقت جملة حضارات مختلفة في طابعها، فكان فيها في أواخر النولة الأموية حركة صراع فكرى بين عدة حضارات. وكان لهذا الصراع الفكرى أكبر الأثر في تكوين العقلية الجديدة التي سادت العصر العباسي الأول أو الجزء الأول منه على أقل تقدير، وإن نستطيع أن نفهم هذه العقلية الجديدة وتطورها طول ذلك العصر إلا إذا درسنا هذا الوسط الذي اصطدمت فيه عقليات مختلفة، واختمرت فيه بنور الحياة المقلية التي جعلت من العصر العباسي الأول عصراً من أخصب العصور الفكرية في تاريخ العالم كله.

## زندقة ابن المقفع (٠) لفرنشسكو جبرييلي

من العناصر الرئيسية في تقدير شخصية ابن المقفع تقديراً عاماً، موقفه الديني. في ذاته ويازاء الإسلام الذي هو الدائرة السياسية الدينية والمنتية التي فيها عاش وعمل وتلك مساقة خطيرة لم يكن لدينا لدراستها منذ سنوات قلائل إلا باب برزوية. 

منذ سنوات قلائل إلا باب برزوية. 

بمحمة نسبتها إليه، ثم أخبار كثيرة خرافية غامضة ذكرتها الروايات الادبية وهم يذكرون عنه عادة أنه زنديق نشبع بالزندقة واتهم بها؛ ويذكرون عن الطيفة المهدى، وهو الذي كان يضطهد الزنادقة، تحود أن يقول إنه لم ير مطلقا كتاب زندقة إلا ويوجع إلى ابن المقاع (الا، ولمي «الأغاض» فقرة قيمة تبينه لنا على اتصال وثيق بطائفة من الادباء والشعراء والماجنين كانوا في

<sup>(</sup>ه) فصل من بحث كلب فرنشسكر جبرييلي بعنوان «مؤلفات ابن القطعه ونظير في فصل من المصلح المستقدية من المسلم بعن المسلم بعداً المرافعة المراسات الشرقية، جـ ١٢ سنة ١٩٣٢ (ص ٧١ - ١٧٧) بالإطالية، وماك في المسلم. Lopera d'ibn al - Moqaffa RSO. XIII. في الاسمال. 197. 197. 197. 197.

<sup>(</sup>١) اين خلكان جـ٢ ص ١٢٥ من طبعة فستتفلد،

بدء العولة العباسية واتهموا جميماً بالزندقة (۱)، وأخيراً نرى فى نهايته المحزنة أنهم اتهموه بأنه زنديق مفسد الناس (۲) كما لو كان فى ذلك إراحة لضمير قاتليه، ولو أنى لا أعتقد فيما زعمه نبيرج (۲) من أن اتهامه بالزندقة كان بنوع خاص الناعث الحقيقة. على قتله،

والناحية السلبية من هذا الموقف واضحة وضوحاً كافياً: استخفاف وعدم اكتراث، بل بغض معزوج بالشك نحو الإسلام الذي اعتقه ظاهرياً

(۱) «الأغاني»: جـ ١٦ ص ١٤٨ - ١٤٩. و يروى الأغاني، كما يروى غيره، في

مناسبات أخرى أن كثيراً من أقراد هذه الجماعة اتهم بالزندقة، وهم: ابن المقفع نفسه ومطبع ابن إياس ووالبة بن الحباب ويحيى بن زياد الحارثي (والأغاني»: جـ ١٢ ص ٨١؛ والمسمودي جـ ٨ ص ٢٩٣؛ وهناك شذارات لا أهمية لها من رسائل ابن المقفع ويحيى بن زياد في درسائل البلغاء، ص ١٣٦ - ١٣٨، وانظر فيما يتعلق بها «الأغاني، جـ ١٧ ص ١٥)، ويونس بن أبي فروة (الأغاني جـ ١٣ ص ٨) وحماد عجرد (الأغاني: جـ ١٣ ص ٧٤ مع تعليق مهم على مقطوعة مانوية قالها هو وكان ينشدها الزنادقة على أنها صلاة) وعلى بن الخليل (الأغاني جـ ١٣ ص ١٤) وعمارة بن حمرة (الأغاني جـ ١١ ص ٧٥) وكان في صحبته البظي الذي قتله المنصور لأنه أنكر الحياة الأخرى. وانظر فيما يتعلق بصلة عمارة بابن المقفع، الصفدى، ms. Bodl. Arch. Seld. A 26, 15 v. ثم الزنديق الشهير بشار بن برد (ابن خلكان رقم ١١٢، من طبعة فستنفاد وغيره). وغير هؤلاء أشخاص مشهورون في التاريخ الأدبي لهذا العصر مثل حماد الراوية وأبان اللاحقى (الذي نظم كليلة ودمنة وكتاب مزدك). ولعل دراسة البيئة (الكوفة والبصرة) التي نشأت فيها هذه الجماعة ودراسة أفرادها توضح صفحة ناصعة من صفحات تاريخ الأدب العربي في القرن الثاني. (٢) ابن خلكان: جـ ٢ ص ١٣٦ (من طبعة فستنظد) السطر الأخير: قال سليمان بن معاوية بعد أن مثل بابن المقفع: ليس في المئلة بك حرج، لأنك زنديق قد أفسدت الناس. Nyberg: Der Kampf zwischen Islam und den Ma-(r) nichäismus, in OLZ, 1929, 432 (النزاع بين الإسلام والمانوية - مقالة نشرها في مجلة المستشرقين لنقد الكتب، سنة ١٩٢٩ ص ١٤٣٧). فحسب، ثم حرية فكر في مسائل الدين (١) وقلة احترام للقرآن الذي حاول أن يعارضه فيما يزعمون (٢). وإذا كان لنا أن نقف هنا أو أن ندهب إلى أبعد من ذلك فنرى عند ابن المقفم عقيدة إلحادية معينة، مانوية أو ثنوية بأي

(١) بخصوص هذه المسألة. تؤيد النادرة التي ذكرها ابن خلكان (ج. ٢ ص ١٢٥، طبع فستتفاد) الفقرة المشهورة في كتاب دكلية ودمنة، وتتلخص هذه التادرة في أن أبن المقفم ظل يستعمل عشية اليوم السابق لإعلان إسلامه زمزمة المجوس أثناء طعام العشاء. وحينما ساله عيسى بن على: «أنزمزم وأنت على عزم الإسلام؟ فقال كرهت أن أبيت على غير دين: وهذا الجواب الذي يتضح فيه التهكم الممزوج بالشك لا يدل مطلقاً على تعليقه بمزدكية أبائه (والنقد الذي وجهه برنويه إلى الذين يتعلقون دبدين أبائهم،

> خاص بالزدكية) أما فيما يتعلق ببيت الأحوص المشهور في النسيب:

يا بيت عاتكة الذي أتعزل حذر العدى ويه الفؤاد موكل

الذي تقول عنه كثير المصادر (انظرها برمتها في تعليق على دعيون الأخباره لابن قتيبة ص ٧١ من طبعة بروكلمان) إن ابن المقفم تمثل به، فيجب علينا أن نلاحظ أنه إذا كان بعضها مثل ابن قتيبة و مخزانة الأدب، جـ ٣ ص ٤٥٩ (عن وأمالي، المرتضى) بذكر أن ابن المقفع قاله حينما مر ببيت من بيوت النار، فإن بعضها الآخر (مثل الأغاني جـ ١٨ ص ٢٠٠) بذكر أنه قال معاتباً طائفة من الزنادقة قبض طيهم (ومن بينهم ابنه هو؟) وقد مروا به دون أن يسلموا عليه خولاً عليه من أن بلحق به ضرر. ومهما يكن من شي فيظهر لى أن علينا أن نرفض أن يكون ابن المقفع وهو في سن الرجولة قد تعلق بالمجوسية وأمن بها إيمانا عقلياً، ولو أنه من الممكن أن يكون ابن المقفع كان مع ذلك يميل إلى دين الفرس القديم من ناحيتي العاطفة والحضارة.

(Y) انظر أخيراً مقدمة م. جويدي M. Guidi لطبعته لرد القاسم بن إبراهيم ص يد -مريه XV - XVI

معنى من المعانى، فإن تلك مسالة يعوقنا عن بحثها بحثاً قائما على حقائق ثابتة غموضُ (') فكرة «الزندقة» وخلو الكتب الباقية المنسوبة إلى ابن المقفع منها، على الرغم مما تشير إليه بعض المصادر (').

ولقد كان لنشر رد الإمام الزيدى القاسم بن إبراهيم على ابن المقفع حديثاً أثر عظيم (وقد طبعه وترجمه م. جويدى (٣) على أساس مخطوطات المكتبة الامبروزية بميلانو) دفقد وضع هذه المسألة على قواعد جديدة وقضى، حيث كنا في حاجة إلى ذلك، على المحاولات الساذجة التي قام بها كرد لنبرئة ابن المقفع من تهمة الزندقة التي نسبها إلى خبث المعتزلة (١) فبما يتعلق بهذا الغموض والاشتراك الذي يجمع تحت صفة درديرة المانوين سے

() فيما يتملق بهذا الفعرض والاشتراك الذي يجمع تحت صفة وذيدية المانويية مح المناوية المناوية المتافية المناوية المتافية المناوية المتافية المتافية

النفيس فى ذاته و (وهو ما يعنينا منا) فى الشذرات الواردة به المأخوذة عن كتاب ابن المقفع الذى رجع المؤلف إليه، كما بحثوا أيضاً فى طبيعة هذا النص وفى أمميت. وهم يكادون يجمعون على صحته من الناحيتين، على الأقل حتى يقوم دليل حاسم على المكس (٢)؛ رما فيما يتعلق بكتاب ابن المقفع فلا يظهر لى من العبث كما ظهر لجويدى ونبيرج محاولة استخلاص محض الحقائق من مقارنته مباشرة بباقى ما صحح لابن المقفع من كتب. فهذه المقارنة لا تدلنا مطلقاً على تلك الاختلافات اللغوية واللفظية التى من أجلها أشكر البعض أن يكون الكتاب الذى ود عليه القاسم لابن المقفع؛ بل على

العكس من الناحية الشكلية أرى في النثر المسترسل الذي تكشف عنه هذه

(١) انظر مقدمة كتاب درسائل البلغاء، ص ٨ - ١١ والتي رد عليها جويدي بحق. كذلك

وأرجعها إلى الحسد الذي يحمله الناس للشخصيات العظمى، (١). وقد بحث الناشر نفسه وليفي دلافيدا ونيرج وبرجشتريسر في صحة هذا الأثر

يرفض حديثاً خليل مردم اتهام ابن المقفي بالزندقة جاهلاً رد القاسم، والمسائل المتصلة به (وابن المقفية، دمشق سنة ١٩٠٠ ص ٥٥ – ٥٥). أما عباس إقبال (ص ١٧ – ١٧) فذكلاً رداية أوغظم اتزانا: يثبت أن نادرة البلعمي الباطلة من ناحية التاريخ، والتي فزما تاريخ جزيدة والمتلقة بمحاولة ابن المقفية تقيد القران، أقبل إنه يثبت أنها خرافة لا أساس لها من المسحة، ويحاول برنج جماعة ابن المقفع التي تحدث عنها الأغاني من تهمة المجون والإلحاد (هذا إلى أن الأغاني لا يحددها تحديداً كافياً). ولكنه لا يذكر من أجل هذا الدلائل الواضحة على زئيقة ابن المقفع، فعباس إقبال يعرف رد القاسم عن مخطوطة براين، ولكته يظن أن الكتاب الذي رد عليه منحول لأنه لا يتقق وشك باب

<sup>.</sup> (۲) كنلك يشحك رشعر Richter بعض المشك فصى الكتاب الذي رُد عليه الماسم (Studien, 16 N. 1.).

الشنرات والذي هو خال من الصناعة اللغطية والسجم (۱)، دليلا على صحة 
هذا الكتاب، يعتد به أما من ناحية المحترى نفسه، فإنه إن كانت هناك 
بعض الصعوبات والتناقض مع الإشارات والدلائل الأخرى المتطقة بموقف 
ابن المقفع والتى سندرسها فيما بعد، فهناك على الأقل شذرة أوردها القاسم 
تعل على أنها صادرة عن نفس القلم الذي كتب باب برزوي، حتى لو كنا 
بإزاء مؤلف مجهول كاتبه. وأعنى بها الشذرة المذكورة في صفحتى ٢٦ و 
بوقيدة تملقاً أعمى دون تعقل وتفكير، ثم تسوق التشبيه بتاجر يريد أن يبيع 
بضفيدة تملقاً أعمى دون تعقل وتفكير، ثم تسوق التشبيه بتاجر يريد أن يبيع 
بضاحته الردينة دون فحص ولا جدال بحسبانها أحسن بضاعة في السوق.

() نيما يتعلق بخطر مؤلفات ابن للققع من السجع ويجب علينا ألا نظط بين هذا الطؤ
من السجع وبين الازدواج الذي نصادقه على المكس من ذلك في كل مؤلفات. من كلية
وبعدة إلى الأدب الكبير والشغرات المانوية)، فقصر على ملاحظة ظامرة عالية وبمورفة
من قبل في كتب النقد والبيان العربي (قبل علية)، فقصر على ملاحظة ظامرة عالية وبمورفة
ملفؤة عن كتاب دتحوير التحبير في علم البديع، احبد العظيم بن أبي الاصميح أوغيل
ملفؤة عن كتاب تحقق مع ملاحظتنا كل الاتفاق. وأنا الحلم جيداً أن رأى جويدي
الجديد الذي قال به في مؤتمر ليدن في سبتمبر الماضي، وهو أن القول الشائع بنشاة
ذلك بكثير، وهو ظاهرة عربية ميزة عليضتها الشحويية الابية عن قصد؛ ومن القام من
ذلك بكثير، وهو ظاهرة عربية ميزة عليضتها المحويية الابية عن قصد؛ ومن القامم
بزياد منه الذي يلزم السجع، وهو عربي بإزاء لفة ابن الملقع السبة وهو أعجم،،
برهان جديد على ذلك. وعلى حسب هذا الرأى الجديد أن يصبح مجاراً استعمال السجع
برهان جديد على ذلك. وعلى حسب هذا الرأى الجديد أن يصبح مجاراً استعمال السجع
الترخية! بل من تأحية الأسلوب بحسب النوع الأدبى، وكذلك بحسب التركيب المقلى،
(انظر الأن: أعمال مؤتمر المستشرقين الدول الثامن عشر المنعقد في ليدن سنة ١٩٢١)

والتصديق بما لا تعقله بتلك الصفحة الشهيرة من والمصدق المخدوعه، بتلك الأقصوصة الغبيثة التي اختارها خصيصاً رمزاً للإيمان الأعمى دون بحث سابق وتفكير (دكلية ودمنة، ص ٣٤ - ٣٥)؟ ويبدو لي أن الموقف العقلي في كلتا الفقرتين وتشابه التعبير متقاربان ومتفقان اتفاقا يؤيد كون مؤلفهما وإحداً.

ولكن الرأى مُختلف في الحكم على طابع كتاب ابن المقفع وأغراضه.

فجويدي الذي نظر إليه بحسبانه ضربا من معارضة القرآن يقصد به الطعن في الإسلام، والذي رأى فيه الخطوة الأولى والدليل الأول تقريبا على المجاج الموجه ضد الإسلام، ذلك الحجاج الذي نراه قوياً متقنا في مؤلفات ابن الراوندي، أقول إن جويدي قد أعطى بذلك أهمية كبرى لبعض تلميحات القاسم (١) ولشكل الابتداء بحمد النور من أجل عدَّ هذا المؤلِّف «كتابا حقيقياً ضد القرآن، وليس رداً عليه فحسب بل تقليداً لكتاب المسلمين المقدس كذلك(٢). ولكنا إذا استثنينا هذا الابتداء الذي يبدو طبيعيا أنه تقليد للبسملة، لم يتضح لنا من باقى الشذرات الموردة - وكذلك من البراهين التي يرد القاسم على مضمونها دون أن يذكر لنا نص كلام ابن المقفم - أيُّ أثر يدل على أن الكتاب تقليد للقرآن من نفس ذلك النوع الذي ابتدأ به مسيلمة حتى

(١) أهمها الموجودة ص ٣١ في أسفلها (ص ٧٢ من الترجمة الإيطالية).

الخيالية من غير شك.

<sup>(</sup>٢) متبعاً في ذلك ما تشير إليه الروايات التي سجلها. جولدتسيهر في کتابه Muhammidannsiche Studien, II 401 (دراسات إسلامية جـ ٢ ص ٤٠١)، ثم رواية طبري بلعمي (ترجمة تسوتنبرج Zotenberg ج. ٤ ص ٥٥٠ - ٥١)

صار إلى المتنبى وأبى العلاء المرى، وخلو هذه الشذرات من السجع، وهو العنصر الإساسى في كل هذه المعارضات القرآن، يكني وحده لإنكار أن ابن المقف قد آراد بكتاب أن يكون شبيها للقرآن من ناحية الاسلوب، بل على المكس من ذلك تكشف الشذرات الباقية، مهما يكن من ضمائتها وتشويهها، عن أسلوب منطقى متسلسل مختلف كل الاختلاف عن أسلوب القرآن الملوء بالرمزية الفامضة والفضامة والروعة. فابن المقفع هنا لا يعارض القرآن من حيث صورته، بل من حيث مادته بطريقة فلسفية جدلية ويبراهين عقلية أثارت الإمام المسلم أيما إثارة فحملته على الرد عليها بنفس الأسلحة التي صنعتها المعتزلة حديثاً (١).

### ويبدو لي أن ليقي دلاقيدا هو الذي قدر كتاب ابن المقفع حق قدره في

<sup>(1)</sup> آظن [۷ دامی کن اعید متا فی ایجاز براهین ابن اللقع فی نقده مستخاصه من (۱) آظن [۷ دامی کن اعید متا فی ایجاز براهین ابن اللقی در لایدا (فی مجلا الشرات مین ردود القاسم: فقد قمل ذاله، إلی جانب جویدی ایفی در لایدا (فی مجلا الشروی العیدی العیدی در مجلا المعیدی در العیدی در العیدی در العیدی در المعیدی الاحمی) در در المعیدی در المعیدی در المعیدی در المعیدی در در المعیدی در ال

ذلك الجزء منه الذي حفظ لنا القاسم منه الشيئ القليل، والذي لابد أن يكون الناحية الإيجابية من طعنه في الإسلام، وأعنى بهذا الجزء دفاعه عن المانوية الذي لا يمكن أن يكون مجرد معول لجأ إليه عرضا لهدم قواعد الدين الرسمي، وإنما يبدو حتى من القليل الذي بقى لنا منه هدى لمن لم يدخلوا في دعوته (١). أما أن عرضه لمذهب المانوية في خلق العالم عرضا مطابقاً المذهب بطريقة منظمة أو بتلميحات موجزة يدخل في نطاق الكتاب فذلك يتضح من الشذرة المتعلقة بجهنم (ص ٤٩؛ ص ١١٥ من الترجمة) (٢)؛ ولكن الذي يسترعى النظر حقاً هو تلك الدقة التي بها يعرض ابن المقفع نظرته في

الركن الأساسي في شخصية ابن المقفع العجيبة. يتضح من الشذرات الباقية أن شك ابن المقفع المزوج بالسخرية في

العالم وبتك الدرجة من الإيمان واليقين التي يكشف عنها في كتابه. فهنا

هذا الكتاب لا يوجد إلا في حجاجه ضد الإسلام؛ ولا يبدو لي شي منه في (١) راجع ص ١٤ س ٧ - ٨ (٢٧ - ٢٨ من الترجمة): «وقال في كتابه: زعم لبعض من

الأحسن

دعا أن الذي دعاه إليه رجازه فيه الهويء؛ فكأن الأمر يتعلق إذاً بدعوة حقيقية! (٢) هكذا يفهمه كل من جويدي وبرجشتريسر. أما ليقي دلاقيدا فيفضل أن يفهم النص على أنه يشير إلى اعتقال أبناء النور في داخل الظلمات، وهذا رأى يؤيده تصحيم نبيرج، وفقاً لمخطوطة براين للكلمة غير الواضحة: «أهل الأديان» ص ٤٩س ٢١، إذ أبدل بها: وأهل الأركان، (العناصر [الخمسة] المضيئة). ومع هذا فإنى ألاحظ أن اتفاق الترجمة التي اقترحها ليقي دلاقيد في «الشرق الحديث» A1، Oriento Moderno تطبق، مم التفسير التالي لها على قيام الثالوث الثاني بعملية التحرير يبدر أنه لا يحسب حساباً لكون النص يقدم لنا جملة شرطية ذات انفصالين: وفإن كان الوكيل حفظ السور فهذه أمانة... وإن لم يحفظه... كان السور كما لم يكن، وهذان الانفصالان يمتعان من

الأقوال الموجزة الإيجابية المتعلقة بدذهب المانوية، تلك الأقوال التي يعرضها في دهة ويقين تام وغيرة دينية صادقة وبخاسة في حدده النور (١). لهذا أنكر أن يكن ابن الشائع في ذلك العصر وفي تلك البيئة، من أجل الطعن في الإسلام، دون أن يكون هو نفسه مؤمناً بها إيماناً صادقاً (١)؛ فليس موقف الشك ما نامحه هنا من معارضة دين بدين ونظرة في خلق العالم بنظرة أخرى، بل لا يمكن التحدث هنا عن عصبية قومية من جانب ابن المقفع الفارسي نحو المانوية، ذلك الدين العام أولاً وبالذات، الغالى من كل رابطة قومية ونزعة عصبية (١). ولإيضاح تلك الظاهرة التي المن المقامة والمن المن المقام والمن قبد في كتابه هذا، ظاهرة إيمان ابن المقام بالمانوية وهو

<sup>()</sup> هذه التقلة تيمل موقف ابن اللغل منتلفاً كل الاختلاف عن موقف ابن اارايادي المدد التقلقة تيمل موقف ابن اارايادي المدد المدد المجروما الدي كليما، كما بين المدد في جويداً، من يط — من ك المؤانه بينما المهوم عند الأول منتل بايمان إيجاب لجد أن اين الراوادي — أي كان تا أن نبدي حكماً على أساس ما يقل خصوبه عنه يمن مؤلفاته (إن كتاب وفضيعة المتزلة الذي رد عليه الفياط بكتاب والانتصاره يبدو الته كان مورد مهوم على المتزلة بحسبانها هي الأخرى مبتمة بملحدة، باسم شيعية مثلاً ) حو الملحد المقيقي الذي يضع معرفة بالكلام في خدة كل بدءة وكل دين خد الإسلام

<sup>(</sup>٧) كما يرى على المكس من هذا جويدي، ص يب، وس كچ، الذي يخفف مع هذا مثل هذا القسير، مشيراً إلى إمكان وجور. عطف، جزئى على الآلل، من جانب ابن اللقع تمو همه بالمانوية. (٣) قارن هـ. هـ. شيدر: «الصورة الأولى لذهب المانوية وتطورها»، في معاضرات مكتبة

<sup>(</sup>٣) قارن هـ. هـ. شيدر: «الصورة الأولى لذهب الماتوية وتطورها»، في محاضرات مكتبة قاريورج، جــ ٤، لييتسك سنة ١٩٢٧ هـ ١٩٢٨.

H. H. Schäder: "Urform und Fortbildung des manichäisehen Systems", in, Vorträge der Bibliothek Warburg.

الشاك، يجب عينا أن نعيد إلى الذاكرة طابع تلك الحركة كما كشفت عنه البحوث الحديثة التي أماطت لثام الأساطير الجامعة المعقدة حتى نفذت إلى أعماق أصولها، ناظرة إليها بحسبانها محاولة غنوصية هائلة لتفسير الكون والإنسان تفسيراً طبيعياً ومن ناحية الفلاص في بعض الأحيان على أساس أفكار يونانية عقلية مثل (الله). (الهيولي)، (العقل)، (النفس) (ا). وإنا أدرك تما الإدراك ما يجب على المرء من الاحتياط الفسروري في افتراض أن مفكري العراق وأدباء قد امتد إليهم منهم هذا الاصل الجوهري لذهب

المانوية والإيقان به. فمذهب المانوية لابد أن يكون قد فقد أصعله العقلى الفلسفى البحت بتأثير انتشار الأساطير والرموز التى هى أقرب إلى تلك النفوس السانجة البسيطة التى وجد عندها ملاذه فى سيره نحو الشرق (؟). ومهما يكن من درجة الدقة التى يصعف تصديدها واو أنى أعتقد أنها دقة

(۱) هذا هو تفسير شيدر في البحث ألمهم الشار إليه أنفا، وهو بحث يقوم على نقد دقيق رسمة في المعرفة والقدمب (قارن أيضاً لشيدر نفسه، «الشرق وتراث الإغريق» في مجلة الحضارة القديمة Die Antike عيشاً محالاً من (۲۵ – ۲۵۷)، وليد يتصل برأيه الذي يرى في ابن ديمسان مركب نقل الألكار الهليئية في الطبقة الروايقة في الطبية إلى ماني، ويرى في مرفيون الظهم لألكاره السيمية – أرى من الفيد قراءة المقبقة أول ماني، ويرى في مرفيون الظهم لألكاره السيمية – أرى من الفيد قراءة القرة من المسمودي (ج ٨ ص ٢٦) التي تشير إلي ترجمات ابن المقفع وأخرين غيره من الملاحدة لرافات مان وارد ديمسان ومرفيون، وأضماً بهذا هذه الشخصيات والمذاهب

<sup>(</sup>٣) من الطبيعي أن الأمر لم يعد أمر التحديث بعد عن «الفنوس الهليني الشرقي، فيما يتمثل بالنارية الصبنية (كلكنا هنا لا نزال في المراق، كعبة هذا الدين، بالقري من نفوس معلومة بالمضارة أنشأت تتصل بالقلسفة البريانلية، وإيس من المهازفة كثيراً القول بأن مدي مائر في معاد الأحدى كان بالنسبة إلى الصفوق منهم مقبوبا بعرجة كالفية

مدهشة، تلك الدقة التى بها استطاع وعرف أن يعيط اللثام عن تلك الطول التي اقترحها دمانى، المُمَّمُّيات في كتابه (()، فليس من شك في أن ذلك قد بدا لابن المقفع كنرع سام من الدين، دين استطاع أن يحل مسالة الشر في علاقته بالإله الخالق وفي المشكلة التي حيرت الأديان غير الثنوية؛ وأن يفسر مسالة حرية الإرادة تبماً لنظرته في الكين (۱)، وأن يفرض أخلاقاً قوية عقلية؛ حتى استطاع بذلك كله أن يهدئ تلك الروح المعذبة المضطربة التي خلف لنا دباب برزويه، شاهداً عليها، ذلك الباب الذي إن لم يكن ابن المقفع قد ألفه كله فمن المحقق أنه تناوله بالتغيير والإضافة من عنده.

وهناك فرضان التوفيق بين الشك الصريح الذى نراه شاملاً لكل الأيان المنزلة والذى يرن صداه في التناظر ضد الإسلام، وبين إيمانه بأتوال المانوية. أول هذين الفرضين بسيط جداً ولمئة أقل احتمالاً من الناحية النفسية، وهو الذى قاله البيروني عينه في الفقوة التي تدل دلالة قاطعة على نسبة الفصل الشكوكي من دباب برزويه، إلى ابن المقفع، فقد قال عن ابن المقفع إنى مذهب المنانية، وهذا ممكن غير أنه قليل الاحتمال إذا ما اعتبرنا وضوح التعابير والقيالات التي استعملها في ذلك وتأثيرها الذي يكون في هذه المالة ذا حدين، أعنى أنه يصلح للإيجاب والسلب معاً؛ ولكن

(١) ولا شك في أن تفسيراً للأسطورة الرمزية كان موجرةاً أيضاً في كتاب ابن المقفع مذا، فيما يتملق بإشارة القاسم (ص ٨ س ١٧ – ص ١٨) التي تقول بأن ابن المقفع كان برى النور = المحكمة، القالمة = الجيل. فنحن إذن قد صرنا خارج الأساطير البحثة. (٢) راجع فيما يتصل بهذا: شيور، البحث المذكور، ص ١٠٢. الأرجح عندي (ولو أن المسألة احتمالية فحسب، ما دامت تعوزنا الالة التاريخية) هو أن ابن المقفع تطور من الشك العقلى الذي عبر عنه في وباب برزويه إلى وهي الأسطورة أو اللوفوس الثنوي الذي وجدت فيه نفسهُ حل المسائل الأبدية: مع احتفاظه بما يقتضيه العقل ويؤمن به ويسمو الإيمان وصفائه أولاً وقبل كل شئ في حجاجه ضد الإسلام كما هو في القرآن والذي كان ما يزال سانجاً بسيطاً (١). ولعل تهمة الزندقة التي لم تتفصل عن اسم ابن المقفع قد دفعت المتلفوين مثل البيروني إلى تفسير هذه المقدمة للدعوة المانوية وتلك الصفحات التي أملاها عليه شكه القديم بطريقة طبيعية صريحة دون أن يخفى وراء ذلك غرضاً أخر. وأرى أنه يجب رفض الاحتمال صريحة دون أن يخفى وراء ذلك غرضاً أخر. وأرى أنه يجب رفض الاحتمال الثالث المكسى وأعنى به احتمال كون ابن المقفع قد تأدى من المانوية إلى الشك. وذلك لأن دين آبائه لم يكن المانوية وإنما كان المزدكية، بينما يبدو

بغض النظر عن أن المحتمل جداً في نظر من ينظر إلى المسألة معتمداً على معرفته بالظواهر الدينية التاريخية في ذلك العصر وفي تلك البيئة أن يكون مؤلاء النفوس في حماسة وغيرة، لا العكس، فإن ذلك يوافق عصراً آخر وحضارة آخرى، ومن المؤكد أن ابن المقفع لم يمت لأنه زنديق، بل مات – وهو زنديق – ، وستظل ذكرى إيمانه والمؤلفُ الذي فيه وصفه فاضممين ومثيريُن لذلك البغض الديني الذي وصفه بمهارة وحدق وإن لم يكن هو نفسه خالياً منه.

مذا الموقف العقلى الذي وقفه ابن المقع الذي يصل إلى المانوية 
مبتدناً بالشك العقلى دون أن يتكر نقطة الابتداء نفسها، باقياً دائماً على 
كرهه الدين السائد في هذا العصر، يكشف لنا عن خلو كتبه كلها من التدين 
خلواً تاماً وووضحه. وقد رأينا من قبل خلو «كليلة وبمنة» و «الأدب الكبير» 
من كل عنصر التدين الإسلامي والتقوى ولم نجده يؤكد إلا مطالب الاخلاق 
والجماعة الإنسانية. واسنا نستطيع أن نحكم على العنصر الشخصى في 
والجماعة الإنسانية. واسنا نستطيع أن نحكم على العنصر الشخصى في 
تتبدى حقاً من خلال كل مؤلفات هذه الشخصية نزعةً إنسانية عامة أشار 
إليها بوضوح عنده شيدر (١٠)، مختلفة كل الاختلاف عن أشكال الأدب 
إليها بوضوح عنده شيدر (١٠)، مختلفة كل الاختلاف عن أشكال الأدب 
بالنامية الشكلية من التاريخ الأدبي جاملةً غالبا وغير متهمة بقيمة المؤضوع 
والمقلية والاتجاه الفكري، هذه الرواية بينما تحتفظ لنا بذكري طبية عن

<sup>()</sup> في محيلة الجمعية الشرقية الألمانية»، سلسلة جديدة جـ ٧ (سنة ١٩٢٩) من ZDMG, n. s., VII (1929), LXXVIII va : معنده كما عند من يقرب من الرجال رفية شديدة في العلم والتقيف. وقاك مي النزمة الإنسانية العامة التي ظلت حية في السنة المانوية.

براعته من ناحية الكتابة والأسلوب لم تكد تأبه لأممية هذه الشخصية ذات النهاية المحزنة والمتصاد ذكراها بذكرى من عاصرها من الأدباء والشعراء المتهمين في عقيدتهم، تلك الذكرى التي نظر إليها المتأخرون في فزع معزوج بالاحترام والإجلال. ولكن إذا كان الإصمعي العالم قد توقف في أن يلاحظ لدى ابن المقفع استخدام أداة التعريف مع كل وبعض (")، ذلك الاستعمال الذي لا يقره، وإذا كان القاسم انتصر بسهولة في مسألة خلط ابن المقفع بين «العامين» و «العمين» (") الذي وجده في نثره، فعن الحق أن الروح الحيثة ترى في هذه الشخصية المقدة العظيمة التي بزغت في أوائل العمل العمار الذهبي للحضارة الإسلامية والتي تكاد تختفي وواء هذا العمل

بين التعدير، و التعمير، الم المقدة العظيمة التى برغت في أوائل العديثة ترى في هذه الشخصية المقدة العظيمة التى برغت في أوائل المصر الذهبي للحضارة الإسلامية والتي تكاد تختفي وراء هذا العمل الكامل (ومو ازدهار الحضارة)، الوسيطُ بين الحضارة الجديدة وبين القيم الخالدة للحضارات الشرقية الأفلة، ولابد أن يكون قد جمع بين اللذة العلمية التي كانت عند رجل مثل حذين بن اسحق وقسطاً ابن لوقا وبين قدرة فنية تحصلُ وتبحث، متشبعة بالبلاغة كما اقتضى ذلك العصر وتلك البيئة؛

أملى عليه تلك الصفحة المرة من دباب برزويه، وإضافة دمحاكمة دمنة،، واعتراف بقيمة الزهد بحسبانه تعفقاً في كتاب دالادب الكبير،، وأخيراً تناظر عنيف في دفاعه عن المانوية، أجل، لم يصلنا من تأليفه إلا جزء صغير مشوه ومبتور ومعلو، بالمحن الباعثة على الرحمة والشبقة؛ ولكنا نرى حتى

<sup>(</sup>۱) انظر في هذه المسألة: عباس إقبال ص ۲۱، ۲۲. (۲) الرد ص ۱۰ س ۱۷ وما بعده (ص ۱۸ من الترجمة)

د هن ۱۰ س ۱۰ وی بعده رس ۱۰۰ م

الأدبى والمدني.

من خلال هذه البقايا المتهم فيها والتي على عليها الزمن، واحدة من تلك الشخصيات الفذة وأكاد أقول والغريبة، التي يقدمها لنا تاريخ الشرق

# باببرزویه• رفی کلیلة ودمنة، لپاول کَـرَوْس

تحدث جبرييلى فى مقالة عن ابن المقفع (١) بالتقصيل عن دباب برزيه، وهل مو لابن المقفع المترجم العربى نفسه أم لا، وقد أجاب عن هذا السؤال مترسماً فى برامين هرتل ويفلدكه، ومعتمداً خصوصاً على أقوال البيرينى (كتاب دالهنده طبع سخان من ٧١ س ٨ – ١٢) التى نبه إليها أول من ١٦ س ٨ عباس إقبال فقال: إن القطمة الوسطي، والتي ينتقد فيها الدين، من هذا الباب ترجع كلها إلى ابن المقفع الذي وضع قتاعاً على عقيدته الإلحادية بأن أشغلها فى ترجمة برزيه لغسه، ووالقطمة كلها بعا فيها من جراة في التكور، ومغزى لقصصمها تهكمي لاذع، لا يمكن أن تكون قد كتبت والتشريت باسم مؤلفها فى بوائر بلاط فارس الساسانية، وبينها الرسمي هو المؤدية؛ أو في المجتمع الإسلامي في القرن الثاني. لكن من المحتمل جداً

أن عقلا يسوده الشك والتفكير كما كان عقل ابن المقفع قد أظهر في هذه

<sup>(</sup>ه) نشر في دمجلة الدراسات الشرقية RSO بالألمانية تحت عنوان: « حول ابن المقتهم جـ ١٤ سنة ١٩٣٣. وقد ترجمنا الجزء الأول من هذا المقال في كتابنا «التراث البياني».

<sup>(</sup>١) انظر المقال السابق.

القطعة أراء ناسباً إباها إلى شخص أجنبي ووسط بعيد غريب، ولا يستطيع جبرييلي تحديد الدخيل على هذا الياب، لكنه يرى من المؤكد حقاً أن ابن المقفع هو الذي كتب الجزء الخاص بخلو معارفنا الدينية من اليقين وقيامها على أساس غير وطيد، وتناقض الأديان فيما بين بعضها البعض.

وبالنظر إلى ما يقوله البيروني أرى ممكناً أن يكون ابن المقفع قد أدخل على النص الذي أمامه أشياء من عنده. غير أني أرى أن في استطاعتي أن أجعل من المحتمل أنه كان بالنسخة الفهلوية أقوال شكوكية

عن الأديان، جعلها ابن المقفع نقطة البدء لما أضافه. يتحدث برزويه في مستهل هذا الباب عن الأديان، فيقول متحدثاً عن شبابه: «وكنت وجدت في الطب أن أفضل الأطباء من واظب على طبه، لا يبتغي إلا الآخرة، فرأيت أن أطلب الاشتغال بالطب ابتغاء الآخرة، (دكليلة ودمنة»، طبع المطبعة الأميرية سنة ١٩٣٦ ص ٧٥ س ١ -٣) فاشتغل بالطب، وإكن مهنة الطب لم ترضه وشك في قدرته على تخفيف ألام المرضى مع ما ناله من مكافئة كبيرة من الملوك. وفعدت إلى طلب الأديان والتماس العدل منها، فلم أجد عند أحد ممن كلمته جواباً فيما سألته عنها، ولم أر فيما كلموني به شيئاً يحق لي في عقلي أن أصدق به ولا أن أتبعه، فحاول أن يجد رضى نفسه في التزام دين آبائه وأجداده ولكنه أخفق. فرجع إلى طلب النسك (ص ٨٤) ورأى أن يقتصر دعلي عمل تشهد النفس أنه يوافق كل الأديان، (ص ٨٠). وكان من بين ما دفعه إلى طلب النسك ما رأه من «أن الدنيا كلها بلاءً وعذاب. أو ليس الإنسان إنما يتقلب في عذاب الدنيا من حين يكون جنيناً إلى أن يستوفي أيام حياته؟، (ص ٨٥ - ٨٦)، وقد استفاد هذا من دراسة كتب الطب (الهندية). وأخيراً عزم على تعريف قومه بكتاب

العكمة الهندى وأمــُل أن يصادف فى باقى أيامه زمانا يصيب فيه دليلا على هداه وقواما لأمره (ص ٩١).

ومن هذا العرض يتبين لنا أن النص الأصلى لباب برزويه قد تصدت عن الأديان. فالرجل الذي لا يرضيه الطب يلجأ أولاً إلى الأديان عسى أن يجد فيها عزاءه. ولا يمكن أن يقهم طريقة إلى النسك إلا بمروره بمرحلة الأديان الإيجابية ونقده لها. وعلى هذا فلايد أن يكون «باب برزويه» قد تكلم على نحو ما عن الأديان وكيف شك برزويه فيها.

وهذا الغرض يتحقق من ناحية أخرى اعتماداً على وثيقة هى إحدى هاتيك الوثائق القليلة التي حفظت لنا من عصر كسرى أنوشروان، ذلك المصر المهم في تاريخ التفكير في الشرق الادني. وأعنى بهذه الوثيقة كتاب والمنطق السرياني، لبولس الفارسي، وقد كتب في قصر كسري، وأهدى إليه(١/)، ونص هذا الكتاب طبعه لاند Anecdota في م

<sup>(</sup>۱) انظر: و. ربع: معرجز في تاريخ الأدب السرواني، لتن سنة ۱۸۹۱ م ۱۸۲۱ ويا W. Wright: A short History of Syriac Literature (London يليها W. Wright: A short History of Syriac Literature (London يليها (Geschichte بلاختية), p. 122 f. وقد نس بويشترك Albayh, p. 122 f. وقد النصوب القالسية المنطق ببراس الفارسي عن منطق أرسطو الفيلسوف الكسري الملك، عنوان الكتاب هو: ممثالة براس الفارسي عن منطق أرسطو الفيلسوف الكسري الملك، وإلى عبارة بالكتاب تتضمن التقديم: على كسري السعيد ملك الملوك وافضل الناس، ترجمك القد أن المنطق منطق المنطق المنطقة المنطقات فلك في كتاب الكتاب قد بحث بالتضييل من ناصية إيرانية (الليم إلا ملاحظات فلك في كتاب (Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der (Sasaniden 1879), p. 161 f. منطق الفائية التي جانب خصائص الفارسية الهيسطي المنطقة التي سنتحدث عنها فيها بعد يلاحظ انه يذكر غالباً الفائلة من الفارسية الهيسطي المنطقة التي سنتحدث عنها فيها بعد يلاحظ انه يذكر غالباً الفائلة من الفارسية الهيسطي المنطقة التي سنتحدث عنها فيها بعد يلاحظ انه يذكر غالباً الفائلة من المناسوب الفنفة.

(1875) Syriaca IV (Leiden والى جانب شريانية) 16. 1-30 وإلى جانب نص الكتاب ترجمة لاتينية (130 - 15. 16. 19) ثم شرح موجز (113 - 19. 19. 19. وكان رينان أول من اعترف بقيمة هذا النص، فترجم مقدمته التى تعنينا كثيراً هنا في رسالته De Philosophia peripatetica apud Syros كثيراً هنا في رسالته Commentatio historia (Paris 1852) مناديخ الشائية عند السريان، طبع باريس سنة ۱۸۰۷).

ولا يكاد يعرف عن صاحب هذا الكتاب إلا ما هو موجود في عنوان المخطوطة وتوقيعها. ففي هذا التوقيع يُذكر أنه من ديرشر (أ). ويقول ابن المبرى (<sup>7</sup>) الذي عرف الكتاب إنه بيز في علوم الفلسفة كما برز في علوم الله الدين وكان يصبو إلى أن يصبح مطرانا لفارس فلما تحطم أمله صار منجماً.

ومقدمة كتاب المنطق هذا مقدمة في مدح القاسفة. فهي عند بواس أرفع علم يمكن الإنسان تحصيله، وبرجة اليقين فيها أكبر مما في العلوم الأخرى جميعها. ومن بعد يتحدث بواس عن التماريف المفتلقة القاسفة كما كان يفعل شراح أرسطر الإسكندرانيون، ويستشهد بثلاث آيات من الكتاب المقدس (سفر الأمثال: أصحاح ٨ أية ١٩: سفر الجامعة: أصحاح ٢ أية

(۱) بيرشر (أو بيريشر؟ واجع لاند، المؤضع المذكور ص ۹۰) هي القرامة الصحيحة بدلا معا يقوله لاند، كتصحيف الكلمة ربو أريشير أو ريف أريشير، وهي محل إقامة مطران فارس أو معورة لهذا الاسم (قارن دريشيره العربية و دريشيره الأرمنية). راجع ج. ب. شابو في كتابه Chabot: Synodicon Orientale (المجاسع الدينية الشرقية) عن ۹۱۸: ج مركار، ايرانشهر Eransaher عن ۲۷، ص ۱۲۷. هذه الملاحظات أرسلها إلى الاستاذ هـ هـ شيدر.

(٢) التاريخ الديني جـ ١٢ ص (٢) Chron Eccles

الإسالة الأولى إلى أهل كورنثوس: أصحاح ١٢ أية ١٧) لبيان سمو الفلسة على كل ضرب أخر من ضروب الموقة. وقد عنى المؤلف على وجه التخصيص بتحديد الفارق بين العلم والإيمان فهو يقول إن الموقة الدينية معرفة تلنية: ولهذا كانت المذاهب الدينية فى تناقض بعضها مع بعض. وهذا يقضى به إلى هذه التتيجة وهى أن العلم (الفلسفى) أسمى وأرفع من الالعان.

فكاته إذاً يتحدث عن خلى المعرفة الدينية من اليقين على نحو مشابه لما ورد غى دباب برزويه، وقبل أن أقوم ببيان أمدية مذه القطعة، أود أن أضع كلاً من الجزأين المتشابهين المتناظرين من برزويه (١) وبواس الواحد بجانب الآخر.

#### سرزويه بولس الفارسي

(طبع لاند ص ۲۰ س ٦ وما يليه)

ووجمت الأديان والملل كثيرة: من الإنسان إما أن يبحث عن الموقة القام ورثول عن البائم، وأخرين بنسه فيجدها، وإما أن يتلقاها عن خانفين مكرهين عليها، واخرين غيره، وهذا يكون إما بأن يوصل يبتقون بها الدنيا ومنزلتها إنسان الموقة إلى الأخر، أو يبلغها لينتها، وكلهم يزعم أنه على الناس على صورة رسالة بحسبانها صواب وهدى، وأن من خالفه على

<sup>(</sup>۱) هذه القطمة غير مرجوبة بالطبعات المصرية كلها. ولكنها مرجوبة في طبعة لريس شيخو ببيروت سنة ١٩٠٥ ص ٣٢ – ٢٤ والمؤلف قد أوردها نقلا عن ترجمة ثلدكه الالمانية.

رع) (بولفنا دين منه فشنطايه من برنشا لبرنشاه متيبل ومنه انشين بشليحوتا كامه دمن

الجلى أنهما يتنازعان ويناقض كل ضلالة وخطأ. والاختلاف بينهم في منهما الآخر، فهناك من يقولون إنه أمر الخلق ومبتدأ الأمر ومنتهاه وما سوى ذلك شديد. وكلُّ على كل مُزْر، لا يوجد غير إله واحد، ومن يقولون وله عدو معيب. فرايت أن أواظبُ إنه غير واحد؛ ثم من يقواون إنه شامل للأضداد ومن ينكرون ذلك؛ ثم علماء أهل كل ملة ورؤسامهم، أو من يقولون إنه قادر على كل شي (١) أنظر فيما يصفون ويعرضون لعلى ومن ينكرون أن تكون له قدرة على أعبرف بذلك المسق مسين الباطيل، كل شئ ثم من يقولون إنه خالق وأختار الحق منه وألزمه على ثقة الكون وكل ما فيه، ومن يحسبون إنه ويقين، غير مصدِّق بما لا أعرف، ولا تابع ما لا أعقل. ففعلت ذلك وسنألت لا يتأتى أن يكون خالقاً لكل شيِّ ثم من يقواون إن العالم خلق من ونظرت قلم أجد من أولئك أحداً إلا العدم، ومن يقولون إنه خلقه من يزيد في مدح دينه، وذم دين من الهيولي؛ ثم من يقولون إن المالم خالفه. فاستبان لى أنهم بالهرى يحتجون وبه يتكلمون، لا بالعدل. ولم قديم وأبدى، ومن (٢) بقواون أجد عند أحد منهم في ذلك صفة غير ذلك؛ شم من (٢) يقولون إن = متيدعنا امدو). راجع فيما يتعلق بالعبارة (متيدعنا) أي دكاننات روحية هي الملائكة،،

= ستيعنا اميل، راجع فيما يتمثق بالمبارة (متيدينا) اي مكانتات ربحية من الملاكفة، يبنه رسمت من المسال Simth ۱۹۲۷ ولي نشى المؤممة إيضاً (مسريا متيدمنتا) أي مسرية روبحية» ولملها ترجمة للكمة البيانانية (مسقولاته). وقد شك لاند في أن يكون النص صحيحاً فترجم السارة مكاlosipilinae vero pars simpliciter ab: المبارة مكالم المسال ا

Magisterium rursus duplex est: unum simpliciter ab homine ad hominem defertur; alterum ab hominibus illustribus (¹). apostulatu praedicatur.

(١) احذف (و) قبل (دبكلمدم).

(٢) في الأصل: (أكاو) لطها كما يرى لاند. (الفو)

(٢) أكمل النص كما يرى لاند هكذا: (وايه)

تكون عدلا وصدقاً يعرفها نو [في الإنسان مختار، ومن ينقضون ذلك. الأصل المطبوع: ذوى] العقبل وهناك غير هذا، الشم: الكثير يقولون به ويفردون له مكانا في سننهم التى يتضح منها كيف تتناقض وينازع بعضها الآخر. لهذا ليس في وسعنا أن نأخذ بهذه المذاهب، وأن تؤمن بها بل لا يمكن أن نأخذ بالواحدة دون الأخرى، أو أن نختار هذه ونهمل تلك (١). لذلك كنا في حاجة إلى المعرفة الواضحة التي بها نؤمن بالواحد ونطرح الباقي. بيد أنه لا يوجد دليل بيّن على هذا، ولهذا كانت هذه المذاهب تتحه الى الايمان كما تتحه الى العلم. أما العلم فموضوعه ما هو قريب واضح معترف به، أما الإيمان فموضوعه ما هو بعيد خفى لا يدرك مالنظر. الأول لا شك فيه، والثاني يداخله الشك. وكل شك يولًد الشقاق، بينما عدم الشك يوجب الاتفاق. ولهذا كان العلم أقوى (٢)

وبرضي بهاء.

<sup>(</sup>١) أخطأ رينان ولاند فهم معنى هذه العبارة، فأضافا بعد (ارا) كلمة (الا) محذوفة. ولذا "nec quidquam igitur nobis nisi (!) ut alterum فَإِنْ لاند يترجمها مكذا: accipiamus alterum relinquamus etc.

<sup>(</sup>٢) سقطت هذه الكلمة من المخطوطة.

من الإيمان، وكان أحدهما أفضلُ من الأخر. لأن المؤمنين حينما يخوضون في مسائل الإيمان يسلبون العلم حجج دفاعه بقولهم: دما نؤمن الآن به سنعلمه فيما بعده.

والصلة بين ماتين المقدمتين (مقدمة براس الفارسي وباب برزويه) واضحة كل الوضوح. ففيهما يتخذ تناقض المذاهب الدينية فيما بينها وبين بعضها، دليلا على أن المعرفة الدينية غير يقينية. وهذا التناقش يُوضُح في بعض الأحيان بنفس الأمثاة. وهما يشيران كذلك مرتين، ولو بطريقة مختلفة بعض الشيء إلى أن المعرفة الدينية مرتبطة بالعادة المتبعة والسنة.

وقد حاول لاند Land في شروحه (الكتاب المذكور ص ١٠٤ وما يتلوما) أن يبرهن على أن المذاهب التي ذكرها براس الفارسي هي مذاهب المدارس الفاسفية اليونانية، وقدم وثائق مفيدة خاصة ببعض هذه المذاهب من كتب الفلسفة اليونانية، ولكتنا إذا نظرنا من هذه النامية انصرفنا عن قصد المؤلف الذي أراد أن يعارض الفلسفة القائمة على البحث المستقل بالإيمان الذي منشوة السنة روسالة الرسل لذا يحاول المزء عبئاً أن يجد من كتب المتناقضات المذاهب الدينية شي كتب المتناقضات المذاهب الدينية مشابها للذي ورد في كلام بولس، ومن جهة أخرى لم يسمع بأن نصرانيا نسطوريا قال بمثل الأفكار التي قال بها بولس القارسي.

والجو الذي كان لمثل هذه الافكار أن يعير عنها فيه وأن تجد لها به صدى أولى بنا أن نبحث عنه في قصر كسرى أنوشروان الملك المستنير وعندنا من الوثائق الكثير الذي يدل على ما كان البحث العر من مكانة في نفس هذا السلطان السلساني العظيم، ويكفيني أن أذكر هنا أن مدرسة الطب العليا بُجنديشاپور لم تبلغ أول ازدهارها العظيم إلا في أيامه وأنه رحب بالفلاسفة اليونانيين الذين طردهم يُستنيان من أثينا سنة ٢٦، وحتى

إذا لم نذهب إلى حد الوثوق برواية أجاتياس الإستكارض Agathias الزجمة Scholasticus التي تقول إن الملك نفسه كان أفلاطونيا وأنه أمر بترجمة كتب أفلاطون وأرسطو إلى الفارسية الوسطى، فإنه يكنى دلالة على عنايته بالعلم أنه جعل من شروط معاهدة الصلح بينه وبين يستنيان رجوع السلطة المذكوريين إلى أولطائهم سائمين. ومن بين مدولاه يهدولاه التيكيأس متحصر لاتيني من كتاب الذي أهداه إلى كسرى واسعة dad المناطقة عند عمل ما شك فيه خصرو ملك الفرس) وكانت تعرر في مجلسه مناظرات دينية. ()

كان براس وبرزويه في قصر أنوشروان. فإذا تشابهت أقوالهما في الأديان، فإن ذلك علامة من علامات الروح التي سادت بلاط الملك المستنير. ومما يجعر ملاحظته أن بولس الفارسي لا يذكر المسيحية في مقدمت وأنه يسوق شراهد على أقواله من الكتاب المقدس، ولكنه يضفي أصلها دائماً، وقد وصل في أحد هذه الشراهد وهو: «الحكيم عيناه في رأسه، أما الجاهل فيسلك في الظلام، (سفر الجامعة: أصحاح ٢ أية ١٤٤) إلى حد أنه ينسبه لل يفسوف ٢١، وكل أقواله مطبوعة بطابع قصر الملك.

<sup>(</sup>۱) Aupplementum Aristotelicum, Bd. I, هن I. Bywater بين (۱) 2, Berlin 1886.

<sup>(</sup>۲) انظر تاریخ الفرس والمرب ایسام آل سناستان تالیف شدکه می (۲). Th. Nöldeke, Geschichte der Perser und Araber zur Zeit der Sasaniden p. 161 f.; Land, op. بند للنكور انفا می ۱۹ یما بسته با برین عن (الطب برین عن (الطب المناس) و کتاب برین عن (الطب و کتاب برین عن (الطب و کتاب برین عن الطب کتیردچ می ۱۹ رمایدها Cambridge, 1921). و 1917.

<sup>(</sup>٣) النص ص ١ س ٢٥ هو: (شفير مدين هي دمن حد من فيلسوف انامرت).

وعلى الرغم من هذه المشابهة فلا يخلق بنا أن ننسى ما بين بواس الفارسى قد الفرس وورزويه من فروق. فليس بفارق بينهم أن يكون بواس الفارسى قد ترجه إلى ملك بينما يكتب بزرويه القاري المشقف. ولكن الفارق الإنساني بين كلا الرجاين كبير. فليس هناك من صلة بين بواس، ممثل الفلسفة الغربية، وبين برزويه الذي عكف على النسك البودة. يرى الأول أن العلم أعظم خير للإنسان، بينما يضرب الثاني صفحاً عن العلم ويجد المون في الأخلاق المالهمة. بل إن وجهتي نظرهما نحو الالبيان على الرغم من تشابه الفاظهما المتلفان جوهريا: فبواس برى أن الموقة الدينية لا يمكن أن تستغنى عن الطسفة وان يجد الدين ما يبرر وجوده إلا إذا اتحد بها: أما برزويه فقد اطرح الأديان وابتعد عنها.

وأهمية بلاد الفرس في تاريخ الفكر أنها كانت أولا وقبل كل شئ معبراً بين الغرب والشرق. ففي جنّديشابير وفي مدارس فارسية عليا أخرى التقت النظريات اليونانية بالنظريات الهندية، ولقحت كل منهما الأخرى. وبولس الفارسي وبرزويه أوضع مثال لهذا.

لقد اعتدنا أن ننظر إلى المانوية وحدها وما تفوع عنها من تيارات بحسبانها ممثلة للاتجاهات التنويرية في الشرق، وكان هذا هو السبب الذي حمل نلدكه ومن بعده جبرييلي على أن ينسبا كل الجزء الذي به نقد الأليان من باب برزويه إلى المترجم العربي، أبن للقفء الذي كان يبطن المانوية (١).

ولكن بحثنا هذا قد أثبت أن المثقفين في عصر أنوشران كانوا أبعد مايكرنون عن اليقين الديني والإيمان المخلص، وأن أقوالاً مثل التي قال بها برزويه كان لها نظائرها في كتاب واحد معن عاصروه.

(١) كما ذكرت من قبل ص ١٤ أرى الآن أيضاً من المحتمل أن يكون ابن المقفع قد توسع في أقوال برزويه، والدليل على أنه ينتظر من ابن المقفع أن يقول يمثل هذه الأراء المرة هر ما يقوله تلدكه في الكتاب المدكور ص ٣ عن حلم الملك كود

## تعليقات صغيرة على ابن المقفع وابنه • لكَـرُلو ألفونسو نَلينو

دعائي ما نشره الأستاذ ف. جَـرِيلي (مؤلفات ابن المقفع، الجلد الثالث عشر، سنة ١٩٣٧ ص ١٩٧ – ٢٤٧) والأستاذ كروس (حول ابن المقفع، الجلد الرابع عشر سنة ١٩٣٣ ص ١ – ٢) في هذه الجلة إلى طبع بعض تطبقات أخرى صغيرة جمعتها عُرضًاً منذ عهد بعيد اقدمها هنا

(١) نستطيع بواسطة «معارضات القرآن» وعنوان: الدرة اليتيمة (١) ريوساطة مسائل مشابهة أن نفسر فقرةً للقاضى الشهير أبى بكر محمد بن الطيب الباقلاتي الأشعري (المتوفى سنة ٤٠٣ هـ) في كتاب «إعجاز القرآن»

كمواد أولية بسيطة يستطيع غيري أن يستخدمها.

رمائد عنوانها في الاصل - Carlo. A. Nallino: Noterelle su Ibn al - Mo به الإمان الإمان الإمان الإمان المان على حياة العلاج (برقم ١٨٦، الهزء الأول من ١٣٥ طبح المستقلد = رقم ١٨١ من الطبعة المصرية) مصحيحاً، فإن عنوان: «الدرة اليتيمة» قد المستعل الامسدم، من قبل.

(\*) نشرت في دمجلة الدراسات الشرقية، RSO بالإيطالية جد ١٤ ص ١٣٠ - ١٣٤

(طبعة القاهرة سنة ٢٠١٥ ص ١٨- طبعة القاهرة سنة ٢٦٨ بهامش كتاب «الاتقان» للسيوطى الجزء الأول ص ٤٩ - ٥٠ طبعة القاهرة سنة ١٣٤٩ ص ٢٥):

وقد ادعى قوم أن ابن المقفع عارض القرآن. وإنما فزعوا إلى «الدرة البيتية» وهما كتابان أحدهما يتضمن حكما منقولة توجد عند حكماء كل أمة مذكورة بالفضل فليس فيها شئ بديع من لفظ ولا معنى. والأخر في شئ من الديات، وقد تهوس فيه بما لا يخفى على متأمل. وكتابه الذي بيناه في الديات من كتاب بزرجمهر في الحكمة: فأى صنع له في ذلك وأى فضيلة حازها فيما جاء به؟! وبعد فليس يوجد له كتاب يدعى مدع أنه عارض فيه القرآن. بل يزعمون أنه اشتغل بذلك مدة ثم مزق ما جمع عارض فيه القرآن. بل يزعمون أنه اشتغل بذلك مدة ثم مزق ما جمع واستحيا لنفسه من إظهاره. فإن كان كذلك فقد أصاب وأبصر القصد. ولا يعتنع أن يشتبه عليه الحال في الابتداء، ثم يلوح له رشده، ويتبين له أمره، وينكشف له عجزه؛ ولو كان بقى على اشتباه الحال عليه، لم يخف علينا موضع غفلته ولم يشتبه لدينا وجه شبهته.

(۲) وفي كتاب «المأمين» الجاحظ المحفوظ في المختارات الجاحظية لعبيد الله بن حسان («كتاب الفصول المختارة»، بهامش كتاب «الكامل» العبرد طبع مصر سنة ۱۳۲۲ – ۱۳۲۵، الجزء الأول ص ۳۲ – ۳۲) مانصه:

دومن المعلمين ثم من البلغاء المتادبين، عبد الله بن المقفى، ويكنى أبا عمرو، وكان يتولى لأل الأمتم؛ وكان مقدماً في بلاغة اللسان والقام والترجمة واختراع المعانى وابتداع السير؛ وكان جواداً فارسا جميلاً؛ وكان إذا شاء أن يقول الشعر قاله (أ)؛ وكان يتماطى الكلام ولم يكن يحسن منه لا قليلا ولا كثيراً؛ وكان ضابطاً لمكايات المقالات ولا يعرف من أين عز المف (مكذا!) (\*) ووقى الواثق، وإذا أردت أن تعتبر ذلك إن كنت من خلص المتكلمين ومن الناظرين، فاعتبر ذلك بأن تنظر في آخر رسالته الهاشمية؛ فإنك تجده جيد المكاية لدعوى القرم ردئ المدخل في مواضع الطعن عليهم، وقد يكون الرجل يحسن الصنف والصنفين من العلم فينان بنفسه عند ذلك أنه لا يحمل عقله على شئ إلا بدعد به فيه، كالذي اعترى الخليل بن أحمد بعد إحسانه في النحو والعويض أن ادعى العلم بالكلام وبأوزان الأغاني فخرج من الجهل إلى مقدار لا يبلغه إلا بخذلان الله تعالىء.

وهذه الفقرة ترجمها إلى الإنجليزية هارتقج هرشفادها Hartwigul Hirschfeld في كتاب: مجلد في مقالات الجاحظ (في دمجلد في الدراسات الشرقية مقدم إلى إدورد برون» كعبردج سنة ١٩٢٢) ص ٢٠٧٠)

<sup>(</sup>۱) يظهر أن هذا القول مناقض لما يقوله الجاحظ في مكان أخر، في كتاب دالبيان والتبيين: (طبع القاهرة سنة ۱۳۱۱ – ۱۲ الجزء الأول ص ۸٥ س ٦ – ٤ من أسفات طبعة مصب الدين الخطيب، القاهرة ۱۳۲۲ ج ١ ص ۱۲۱ في أسفات طبعة حصن السندوي، القاهرة سنة ۱۳۶۵ (سنة ۱۳۲۱) الجزء الأول ص ۱۰۱ في الوسط):

من عبد العميد الأكبر وابن المقفع مع بلاغة أقلامهما والسنتهما لا يستطيعان من الشعر إلا مالا يكبن المقفع في المؤلفة المؤلفة المؤلفة المؤلفة لا يعبنن (الطبعة الأولى: جيسنى) والذي يجبننى لا إرضاء لا لا إرضاء المؤلفة المؤلفة موجود في نفس – المثلكا المؤلفة المؤلفة من من المعبد المؤلفة المثلا المثلا المؤلفة من المؤلفة المثلا المثلث من المبعة سنة 1776 ع من 10 من طبعة سنة 1766 ع

<sup>(</sup>٢) لعل المسواب: غر المغتر.

من مخطوط بالمتحف البريطاني دون أن يعرف الطبعة المصرية: ومع ذلك فأرى من المفيد أن أشير في التعليقات إلى ترجمته التى ليست صحيحة دائماً، والتى ربما تدل على بعض تغييرات في النص (١).

(٣) والكاتب الأندلسى الشهير يوسف بن عبد البر (توفى سنة ٤٦٣ هـ) في كتاب دجامع بيان العلم وفضله، (طبعة القاهرة سنة ١٣٤٦ هـ ٣ ٣٠، الفقرة الآتية التى نقلها كلها أحمد بن عمر المحمسانى البيروتى ني كتابه المختصر، طبعة القاهرة سنة ١٣٢٠ من ١١٣ في دباب معرفة صول العلم»):

وبين فصل لابن اللقع في اليتيمة قال: ولمعرى إن لقولهم ليس الدين خصوبة أكان خصوبة لكان خصوبة لكان خصوبة لكان خصوبة لكان خصوبة لكان موكولا إلى الناس يشتبنه بأرائهم وطنهم. وكل موكول إلى الناس رهينة ضياع. وما ينقم على أمل الدع إلا أنهم اتخذوا الدين رأيا؛ وليس الرأي ثقة ولا حتماً، ولم يجاوز الرأى منزلة الشك والظن إلا قريبا، ولم يبلغ أن يكون يقينا ولا ثبتا، ولستم سامعين أحداً يقول لامر قد استيقت وعلمه: أرى الكذا وكذا. فلا أجد أحداً أشد استخفافاً بديته معن اتخذ رأيه ورأى الرجال دينا مفروضاً،

(٤) يذكر ابن بابويه القُمنى الشيعى (المتوفى سنة ٣٧١ هـ) في

<sup>(</sup>١) نلاحظ على ترجبة مرشقاد أنه يخطئ في فهم يعض الكلمات العربية المسئلح عليها مثل لفظ دمقالات، بمعنى مذاهب في مصطلح أهل الكلام، ولكن هرشطاد يفهمه بمعنى آقوال.

كتاب «التوحيد» (طبعة بمباي، طبع حجر سنة ١٣٢١ ص ١١٤ في نهايتها إلى ص ١١٧ في باب القدرة) رواية (إسنادها: محمد بن على ماجيلويه عن عمه محمد بن أبى القاسم عن أحمد بن محمد بن خالد عن محمد بن على الكوفى عن عبد الرحمن بن محمد بن أبى هاشم عن أحمد بن محسن الميثمي عن أبي منصور المتطبب عن راو مجهول) قال: كان ابن أبي العوجاء وابن المقفع يلاحظان الجمع الذي كان يقوم بالطواف حول الكعبة؛ فقال ابن المقفع إلى أصحابه: لا واحد من هؤلاء يستحق اسم الإنسانية، إلا هذا الشيخ الجالس (وأشار إلى جعفر بن محمد)، أما الباقى فرعاع وبهائم. فقام ابن أبي العوجاء إلى الشيخ وتحدث معه ثم رجع إلى صاحبيه وقال: مما هذا ببشر؛ وإن كان في الدنيا روحاني يتجسد إذا شاء ظاهراً، ويتروح إذا شاء باطنا فهو هذا». ويظهر أنه حينما اقترب من الشيخ واصبحا منفردين قال الشيخ له أولاً: «لو كان الأمر كما يقول هؤلاء (وأشار إلى الجمع القائم بالطواف) - وهو حقاً كما يقولون - نجا هؤلاء وعطبتم؛ أما اذا انعكس الحال وكان على ما تقولون - وهو ليس كما تقول - فأنتم وإياهم سواءه. حيننذ ساله ابن أبي العوجاء: « رحمك الله أيها الشيخ! أي شئ نقوله نحن وأي شئ يقولونه هم؟ ما نؤمن به وما به يؤمنون واحد». فأجاب جعفر: أنى لما تقول أن يكون كما يقولون؟! هم يقولون بالمعاد والوعد والوعيد وأن للسماء إلهاً وبها عمرانا بينما تزعمون أن السماء خراب وليس بها أحد. حينئذ أجاب ابن أبي العوجاء: لو كان الأمر كما تقول، فما منع الله من الظهور لجميع خلقه ودعوتهم إلى عبادته حتى لا يصبح اثنان منهم

على خلاف؟ لماذا اختفى عنهم ومع ذلك أرسل إليهم رسادٌ؟ لو كان قد ظهر بذاته لهم لكان ذلك أسهل إلى الاعتقاد به. فأجاب جعفر: «كيف اختفى عنك من أظهر قدرته فى نفسك أنت وفى نمائك؟....». وكان جواباً بليغاً حتى قال ابن أبى العوجاء لمساحبيه: وظل يحصى لى قدرة الله التى فى نفسى والتى لم أستطع رفضها حتى ظننت أن الله قد نزل بينه وبينى.

- (ه) وفي «أمالي» السيد المرتضّى (المتوفى سنة ٢٦١) أو «غرر الفرائد ودرر القائد» (طبعة القاهرة سنة ٢٦٥) = سنة ١٩٠٧ المجلس التاسع، الجزء الأول ص ٨٩ س ٣ و ص ٩٣ في نهايتها إلى ٩٥ س ١٧ قصص ونوادر تتفق في أجزاء منها مع ما يذكر ابن خلكان برقم ١٨٦ و ٢١٨ من طبعة فستنفلد= ١٨١، ٢٠٦ من الطبعة المصرية. وهذا هو مصدر عبد القادر بن عمر البغدادي (المتوفى سنة ١٩٠٦) في «خزانة الأدب» (طبعة بولاق سنة ١٩٠٦) وهو يذكر اسم المرتضى، ولكنه يغتصر كلامه ويحذف منه الإسناد.
- (١) وقد حكم على «الدرة اليتيهة» من الناحية اللغوية حينما طبعت للمرة الأولى إبراهيم اليازجي الذي يعدّها في الأسلوب أقل من «كليلة وبمناه بكثير. وهذا راجع في بعض الأحيان إلى المخطوط الذي وصلنا. وهذا الحكم موجود في «مختارات المنظوطي» الجزء الأول (طبعة القاهرة سنة ١٩٣٠= ١٩١٢) عن ١٨٤ – ١٩٧.
- (٧) أما ما كتب عشان الكمّاك: «ابن المقفع وبيانته» في «نشرة الجمعية الطنونية» سنة ١٩٣٠، ترنس ص ٥٣ – ٦٣ فلا قيمة له؛ وهو لم يعرف كتاب الأستاذ م. جويدي.

 (A) أما فيما يتعلق بالكتب المنطقية التي ترجمها محمد بن عبد الله بن المقفع وباستعمال لفظ عين بمعنى جوهر فالفقرة الآتية مهمة وهي لأبي عبد الله محمد بن محمد بن يوسف الخوارزمي في كتاب «مفاتيح العلوم» (طبعة ج. فان فلوتن في لُيدن سنة ١٨٩٥ وهذا الكتاب ألف ما بين سنة ٥٦٥، ٣٨١، ص ١١٤٣ وكل المخطوطات متفقة في حذف: «محمد بن»: وبيسمتى عبدُ الله بن المقفع الجوهر دعينا»، وكذلك سمى عامة المقولات وسائر ما يذكر في فصول هذا الباب بأسماء اطَّرحها أهل الصناعة فتركتُ ذكرها وبينت ما هو مشهور فيما بينهمه. ونستطيع أن نضيف إلى ملاحظة الأستاذ كروس القيمة فيما يتعلق باستعمال لفظ «عين» بمعنى جوهر في الكتب غير الفلسفية وبخاصة في كتب الكلام والتصوف أن الفقهاء يستعملونه أيضاً. فمثلاً أبو اسحق الشيرازي (المتوفى سنة ٤٧٦ هـ) في كتاب والمهذَّب، (طبعة القاهرة سنة ١٣٣٣ جـ (ص ٢٥٩) حينما يفرق بين البيع الباطل والبيع الصحيح يقول: الأعيان ضربان: نُجس وطاهر (١).

ويظهر لى أن الأستاذ كروس يغالى في استنتاجه من كين محمد بن عبد الله بن المقفع قد استعمل لفظ عين بدلاً من اللفظ الفارسي المعرب

<sup>(</sup>١) ومن المائى الشائمة في لفة التشريع الفظ عين معنى الشمر المعين المشخص كما يتيين من المادة ١٥٩ من «المجلة العثمانية» في تحريفها له. في أسفل النصوص القديمة: «المين الشمرة المعين المشخص كبيت وحصان وكوسى وصرة حنطة وصرة دراهم حاضرتين فكها من الأعيان». وهذا هو نفس المعنى الذي نجده في المصطلحات النحوية حينما ياشي اسم المين (أو اسم الذات) أي الاسم الدال على شمرة مشخص أو كائن حقيق في مقابل اسم المعنى أو الاسم الدال على شمرة مشخص أو كائن

جوهر لترجمة إحدى المقولات الأرسطية سابقة الذكر أن هذا دليل على أنه استخدم الأصل اليونائي لا القهاري. فمن المعتمل أن يكون محمد قد تعلق باستعمال المتكلمين الأوائل الذين خصصوا لفظ جوهر الجوهر الفود البسيط أعنى الذرة واستعملوا لفظ عين الجوهر الناشئ عن اجتماع ذرات من فوع واحد أو حتى من أنواع مختلفة. ومن هنا يفهم أن المقولة الأرسطية الذكر لا يمكن أن تكون جوهراً (ا).

<sup>(</sup>١) واختم القول بعلاحظة صعفيرة بمناسبة اسم خليل مَرتُم الذي يذكره ف. جبرييلي ص ١٩٧٧ و ٢٩٣٨ تعليق و ص ١٤٠٥ وهذا الاسم يجب أن ينطق مُرتُم وهو اسم عائلة مشهورة بمعشق منها طائفة اسعاؤها على وزن مُغمَّل (وفي لههة أمل البادية مقملًى) وهي اسعاء شائفة في سوريا فيها اختلطت أوزان مُعَمَّل ومُغَمِّل ومُغَمِّل مثل مثلهن! مُسَعَّد مُركَمُ مُطَلق مُكمَّم ومثل البدوين، مِصلع، مسعدًا مرضد: مِثانهم، وظلع، مِحجم:

# أوج الإلحـــاد

### ابن الراوندي • لپاول کروس

الإهداء

إلى هـ. هـ. شبيدُر

إجلالا واعترافأ بالجميل

١ - مقدمة ٢ - النص ٣ - شذرات «كتاب الزمردُ» ٤ - تأليف الكتاب ٥ - تحليل ما فيه ٦ - «كتاب الزمرذ» وبفاع الكندي ٧ - البراهمة

في دكتاب الزمرد، ٨ - تأريخ الرد ٩ - تحليل الرد ١٠ - من حياة ابن الر اوبندي

تتحه الدراساتُ الإسلاميةُ في عناية شديدة إلى بحث القرنين الثالث والرابع؛ مذين القرنين اللذين كان فيهما طابعُ الرجل الإسلامي ما يُزال في

<sup>(</sup>e) نشرت هذه المقالة باللغة الالمانية وفي مجلة الدراسيات الشرقية ، RSO ، المجلد رقم Beiträge zur isamischen Ketzer - geschich-نحت عنوان: (۱۹۳۶) ۱۶

تطور تتنازعُه القوى المتعارضةُ لطبعه بطأبعها الخاص. وإدراكُ هذه الاتجاهات، وتقريرُ العوامل الفعالة الخارجية والمقاومات الشديدة التي أثارتها هذه العوامل، كلُّ هذا سيكون الواجبُ الرئيسيُّ للبحث العلمي لزمان

طويل. كانت مسالة المسائل في القرن الثالث تشكيل الإسلام من ناحية الكلام والعقيدة. ونقد أبان نبيسر ج المرة الأولى في بحوثه عن القوى الفعالة

في حركة المعتزلة عما كان لهاتيك الدوائر التي وقفت مُوقف العداء إزاء العقيدة الإسلامية، من أهمية عظيمة في تكوينها وتشكيلها (١). ومع هذا فلم

يبق لدينا إلا قليل من الآثار الكتابية التي فيها حاولتُ التعبيرُ عن نشاطها وحركاتها. أما أن العصور المتأخرة تركتها في عالم النسيان فذلك بيَّن لا خفاء فيه؛ ومع ذلك فمعظم أثار كفاح المعتزلة وعلى العموم الكفاح الإسلامي الأول قد ضاعت. وكل ما لدينا عنها يرجع إلى كتابات متأخرة ترمى إلى تشويه صورتها الحقيقية. والحالات التي فيها حُفظت الآثار الأصلية نادرة جداً. وهائذا أقدم فيما يلي أثراً أصلياً من هذا النوع أبقاه القَدَرُ الفريب

Manichäismus, OLZ, 1929, Sp. 425 f. (النزاع بين الإسلام والمانوية): وانظـــر أيضماً مقـدمة نبيرج لكتاب «الانتمسار» ص ٤٦ وما يليها؛ كذلك م. جويدي La Lotta tra l'Islam e il Manicheismo (Roma, 1927): M.

(١) انظر على النصوص: Der Kampf zwischen Islam und

Guidi (النزاع بين الإسسلام والمانسوية)؛ هـ. هـ. شسيدر .H. H. Schaeder قسى Die Antike IV (1920) p. 261 F. : نفس المؤلسف في Die Antike IV (1920)

NF, VII, 1928, p. LXXVII f.

مجهولاً حتى اليوم ألا وهو «كتاب الزمرذ» لابن الراوندي الملحد (١).

لم يُعْرَف أبو الحسين أحمد بن يحيى بن اسحق الراوندى، وهو من أشهر ملاحدة القرن الثالث، عن كتب إلا منذ بضع سنين، وكتاب والانتصاره الشياط (٣) الذي اكتشفه وطبعه سنة ١٩٢٥ الاستاذ نيبرج وهو رد على كتاب وفضيعة المعتزلة، لابن الراوندى يكاد يحوى النص الكامل لهذا الكتاب الأغير.

و دفشيمة المعتزلة، هذا كان تحليلاً نقديا لذهب المعتزلة من رجهة نظر الشيمة الرافضة وجواباً عن كتاب الجاحظ دفضيلة المعتزلة، وقد اكتشف هـ. رتر في كتاب التاريخ لابن الجوزي المسمى باسم «المنتخلّم في التاريخ» مقداراً من المقتطفات من كتاب آخر لابن الراوندي هو كتاب «الدامغ» وهو طعن في القرآن، وقد نشرها مرفقة بترجمة لها (؟). ويمعرفتنا لهذه النصوص كسبت الأشبار التي وربت عرضاً في «الفهرست» لابن النديم وابن خلكان والمرتضى وغيرهم معنى جديداً، وعلى الرغم من هذا كله فإنا لا نعرف إلى الآن إلا الشمق القليل عن حياته وأطوار حياته العقلية، حتى إن تاريخ حياته ووفاته لم يثبتا قطعاً.

أما الاقتباسات الكثيرة من والزمرذ، الذي فيه تجاسر ابن الراوندي

<sup>(</sup>١) القرامة المسحيحة لهذا الاسم تبعاً للاستاذ هـ. رتر. KIX (1930) p. l f. منياب XIX (1930) p. l f.

الانتصار يسمى: دابن الروندى»، لأنها، فى النص الذى أمامنا، دائماً هكذا. (٢) هـ. س. نيبرج: دكتاب الانتصار والرد على ابن الراوندى الملحد»، القاهرة سنة

H. Ritter, Philologica, V, in, Der Islam, XIX 1930 p. 1 ff. (7)

في سخرية عنيفة على زعزعة ركن الأركان في الإسلام، ألا وهو نظرية النبوة؛ أقول أما هذه الاقتباسات فمحفوظة في والمجالس المؤيدية، للمؤيد في الدين هبة الله بن أبي عمران الشيرازي الإسماعيلي، داعي الدعاة في عصر الخليفة المستنصر بالله الفاطمي. ومؤيد هذا (الذي ظُن منذ زمن بعيد أن كتبه قد ضاعت، ولكن أكثرها وجد منذ زمن قليل في خزانه حسين الهمداني) أحد الظواهر الفدة في أدب الفاطمية، وقد ولد في شيراز وعمل في الأقاليم الإسلامية الشرقية إلى حوالي سنة ٤٣٨؛ ثم رحل بعد هذا إلى مصر حيث أظهر نشاطاً عقلياً وسياسيا كبيراً إلى حوالي سنة ٤٧٠ حين توفى. وهو نفس داعى الدعاة الإسماعيلي الذي حفظ لنا ياقوت مراسلاته. مع المعرى (١). ومن بين مؤلفاته العديدة «سيرة» لنفسه هي أقدمُ وأثمن ما في الأدب الإسلامي جميعه في هذا الباب؛ وله كذلك ديوان ضخم أما أهم كتبه «فمجالسه» (٢) وتبلغ ثمانية مجلدات تحتوى على ثمانمانة مجلس أعنى محاضرات ألقاها مؤيد في دار العلم بالقاهرة. ومحتوى هذه المجالس متنوع أشد التنوع. ففيها يشرح مسائل العقيدة الإسماعيلية، وفيها يعالج المسائل السياسية والدينية. وفي أحيان كثيرة كان يقرأ على السامعين فصولاً من كتب إسماعيلية قد ضاعت، مضيفا إليها تعليقات وشروحاً من

<sup>(</sup>١) انظر، بعد، الفصل السابع.

<sup>(</sup>۲) إن شاء القارئ تفاصيل فن هذا المرضوع فليرجع إلى مقالة حسين الهدائي: The History of the Ismaili Dawat and its literature during the last Phase of the Fatimid Empire, JRAS, 1932, pp. 126 - 136. W. Ivanow, A Guide to Ismaili Literature (London وليراجع إيضاً: 1933) p. 48, hr. 154.

عنده (۱). فتارة بذكر نص مراساته مع المعرى، وأخرى يعرض كتاب داخ إسماعيلى، غير مذكور الاسم، فيه رد على كتاب دالزمرذه لابن الراوندى أما كتاب الداعى فمخطوط بتمامه. وما فيه من اقتباسات كثيرة من كتاب دالزمرذ، يكنى لمرفة محترى هذا الكتاب الأخير بدقة كافية، والمخطوطة التى أطلعنى عليها صديقى الدكتور حسين الهمدانى حديثة جداً ولكنها. جيدة نسبياً: وما فيها من أخطاء النسخ يمكن إصلاحه بسهولة (۱). والنص التالى فى المجلد الخامس من دالمجالس المؤيدية، ص 77 – ٨٨.

·

### النبص

المجلس السابع عشر من المائة الفامسة من المجالس د (۱)

المؤيدية (٢)

(١) انظر أيضاً، بعد الفصل الثامن.

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله المانَ على نوى الاسترشاد، من أهل الرشاد، الآحاد الأفراد، الذين أورثهم الكتاب. إذ اصطفاعم من العباد، وجعلهم مطفئين بنور توحيده نارَ الإلحاد. وصلى الله على خير من مشى

 <sup>(</sup>۲) واجب على أن أشكر الأستاذ الدكتور عبد العليم على مقدار كبير من تصحيحات النص.

النص. (٢) العناوين مكتوبة في المخطوطة بالحير الأحمر؛ وفي أحيان كثيرة كان بغفلها الناسخ

فوق الأرض المهاد، ونشأ تحت السبع الشداد، محمد أمجد الأمجاد؛ وعلى وصبهُ على الرفيع العماد، الطويل النجاد، صفوة الركّع والسجاد؛ وعلى الأئمة من ذريته غيث البلاد، المشار إليه بقوله سبحانه إنما أنت منثر، ولكل قرم هاد.

معشر المؤمنين؛ جعلكم الله بعلائق الدين متعلقين، ومن خشية ربيمًم مُشْفقين (أ). إنه وقع إلى أحد دعاتنا تصنيف صنفه ابن الراوندي عن ألسنة البرأممة في ردًّ النبوات، وإبطال مراتب من أقامهم الله (تع) لتبليغ كلامه ورد الرسالات، فأجاب عنه بما رماه بقاصمة الظهر، إبطالاً لما أتى به من صريح الكفر، ونحن نقرأه عليكم، ونسوق فائدته إليكم بمشيئة الله وعونه.

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله الناجى من استدل عليه بأنبياته عليهم السلام فهم له \* مسلمون. المستبصر من طلب الاستبصار من جهتهم إذ اللحدون عنهم عمون، المرضح سبيل الهداية بهم ليحق الحق ويبطل الباطل وان كره المجرمون. وصلى الله على من ختمت نبوتهم (٢) به خاصة وعليهم عامة، وعلى التابعين، لهم بإحسان، النين لهم ذرية إيمان.

أما بعد، فإنه وقعت إلينا رسالة عملها ابن الراوندى وسماها «الزمرذة» <sup>(۲)</sup> ونسبها إلى البراهمة في نفع النبرات، وذكر فيها حججا يحتج بها مثبتوها في إثباتها، وهججاً يحتج بها نافوها <sup>(4)</sup> في نفيها، فوقع الفني

<sup>(</sup>۱) سورة ۲۲ : ۵۷،

<sup>(</sup>٢) نبوتهم: في الأصل، بنبوتهم.

 <sup>(</sup>٣) الزمرذة: في الأصل الزمردة.
 (٤) نافوها: في الأصل، نافروها.

<sup>(+)</sup> مس ۱٤ .

عن إعادة قول المُثبتين الذين هم إخواننا في الدين، ورجب اقتصاص أقوال النافين والإجابة عنهم بما نستند التوفيق فيه من رب العالمين (سبحنه). خقال ابن الرابذين) (٧: وإن البراهمة بقولين انه قد شت عندنا وعند

خصومنا أن العقل أعظم نعم الله سبحنه على خلقه، وإنه هو الذي يُعرف به

الرب ونعمه ومن أجله صبح الأمر والنهى والترغيب والترهيب. فإن كان الرسول يأتى مؤكداً لما فيه من التحسين والتقبيح والإيجاب والحظر فساقط عنا النظر في حجته وإجابة دعوته، إذ قد غنينا بما في العقل عنه؛ والإرسال على هـذا الرجمه خطا. وإن كان بخلاف ما في العقل من التحسين والتقدم و\* الإطلاق والحظر فحننذ بسقط عنا الإقرار بنبرته، هذا فص

الجواب وبالله الترفيق: أما قوله: ثبت عندنا وعند خصوبهنا أن المقل أعظم نعم الله سبحته على خلقه، فنقول: إنه قَسْطُع على قول لم يحرّره، وذلك أن المقل كامن في الصورة البشرية كمون (٣) القال في الزناد، فلو بقي ما بقي في مضماره عادماً لن يستخرجه ويستدرجه لم يقع انتفاع به كالنار الكامنة في الحجر والحديد لا يُستنفع بها ولا يُحظى بطائل من خيرها ، اعدمت القادح، والحديد لا يُستنفع بها ولا يُحظى بطائل من خيرها ، الاستردة الأدمية موقع قادح الذين دهمهم هذا الدافع وأنكر مقاماتهم،

(٢) كمون: في الأصل، كون.

کلامه.

<sup>(</sup>١) قال ابن الراوندي: غير موجود بالأصل.

<sup>(</sup>ء) من ١٥.

فهم أولى بأن (١) يسموا عقلاً، لاستخلاصهم العقول من الصورة البشرية وإخراجهم إياهم من حد القوة (إلى الفعل» (١)، وهم نعم الله سبحته على خلقه والذين بهم يصل العبد إلى معرفة ربه، فليعكس المسألة ير فيه خيراً. كثيراً.

كثيراً.
وسرى (<sup>7)</sup> هذا فيقال المدعى إنه بجناح عقله يجد فى أفاق المعارف وسرى (<sup>7)</sup> هذا فيقال المدعى إنه بجناح عقله يجد فى أفاق المعارف مطاراً، ووقيم (<sup>9</sup>) انفسه من المجد بمعرفة مغيبات الأمور مناراً؛ معلوم أن والإشياء المسربة فى صنعته من تجويف أو توسيع موضع وتضييق « موضع، وتخليص الصوت من ضبقة الحلقرم وتقبله باللهاة والعبارة عنه باللسان وتقصيله بالشفتين وتصبير الأسنان عيناً عليه. فيا من أزيحت علته فى هذه ص ٦٦ الأموات كلها ما منعك عن أن تقوم بعد ذلك من تلقاء نفسك متكلما، وعن مستدرج الكلام منك لفظاً لفظاً لفظاً مستغنياً؟ فإذا لم تنهض للكلام الذي هو أقرب متناولا إلا بمنهض، وذلك المنهض بعقلك إلى معرفة الترحيد ومعالم الدار الأخرة إلا بمنهض، وذلك المنهض هو النبى صلى الله عليه وأله الذي تتكره وتجمد ثبوته وتقول إن فى عقلك ما يغنى عنه؟

وكلام أخر: معلوم أن في البصر (١) صنع الله سبحته في ظاهر

<sup>(</sup>۱) بأن في الأصل، أن

<sup>(</sup>٢) إلى الفعل: سقط في الأصل.

<sup>(</sup>۲) رسری: سوا .

<sup>(</sup>٤) ويقبم أو يقيم.

<sup>(</sup>٥) في البصر: أيجِب حدّف دفي؛

<sup>(\*)</sup> ص ١٦

الصورة يبصر به الإنسان مبصرات الدنيا، والعقل صنعه سبحته في باطنها 
يبصر به الأمور المعقولة الغائبة عن الحس، وتأملنا البصر إذا قام ليبصر لا 
ينهض بنفسه إلا بحامل يحمله خارج عنه من ضوء شمس أو قمر أو نار، 
وإذا عدم الجال من هذه الأصناف المذكورة لم يبصر شيئاً وإن كان في غاية 
الصحة والقوة. فوقع الحكم من ذلك على أن العقل إذا نهض المعالم الخفية 
عن الحس احتاج كذلك إلى حامل يحمله ونور من خارج بإزاء الشمس 
والقر والنجوم والنار، فإلا لم يجد \* نفوذاً في أقطار سموات المعلمات، 
وإن كان المقل في غاية الصحة والقوة. فذلك النور الخارج الحامل المقل 
والمرش لسهمه والمنفذ (أ) له في أقطار السموات والأرض هو النبي صلى 
والذي عليه واله أنت له منكر ويه جاحد.

الله عليه وآله انت له منكر ويه جاحد.
وسيتلى عليكم ما بقى فيما يلى هذا المجلس. جملكم الله من التابعين
للادلة، كما جملكم نخبة أهل الملة، والصعد لله الذى هدانا لقصد السبيل،
وعصمنا من الضلال والتضليل، وصلى الله على رسوله المبعث بالحق المبين
والكتاب المستبين، محمد الشافع فى آمته يوم الدين؛ وعلى صنوه ابن عم
الرسول وزوج البترل، على بن أبى طالب صاحب التأويل؛ وعلى الأثمة من
ذريت الأبرار، الوفيمي (؟) الأقدار، وأعراف الله بين الجنة والنار، وسلم
تسليما، حسبنا الله ونعم الوكيل.

<sup>(</sup>١) المنفذ: المنقذ. (٢) الرفيعي: الرفيع.

<sup>)</sup> الركيسي. الر-

<sup>(\*)</sup> ص ٦٧.

### المجلس الثامن عشر من المائة الخامسة من المجالس المؤيدية

بسم الله الرحمن الرحيم. العمد لله الذي هدانا بمحمد صلى الله عليه وعلى أله الصراط المستقيم، وأناه سبعاً من المثاني والقرآن العظيم، وجعله لسان صدق أبيه إبراهيم، وأيده بوصى جعله لامثال شرعه الترجمان، يتوجه نحوه معنى القول من الرحمن، الرحيم الرحمن، علم القرآن \*، خلق الإنسان علمه البيان على بن أبي طالب الذي هز أعطاف المنير إذا أطلق من فوقه اللسان، وزلزل منكب الميدان، إذا غشى الميدان، صلى الله عليهما، وعلى الائمة من ذريتهما، الذين رفع الله لهم المكان، وأتاهم بوارثة جدهم العز والسلطان.

معشر المؤمنين؛ جعلكم الله من إذا استعان به أعان، وزادكم بصيرة بنور الإيمان، قد أتاكم شعبان شهر رسول الله صلى الله عليه وعلى أله الذي عظم شأنه، وأعلى على مكان الأنبياء مكانه، بشيراً بين يدى شهر رمضان، الذي هو شهر الله سبحانه، فطهروا أجسامكم في هذه الأشهر المباركة من درن المعاصى، وتحرزوا بالعبادتين العلمية والعملية مالك النواصى، ولا تمرن بكم من ساعاتها ساعة، إلا وقد طرزت أكمامها من طاعتكم طاعة.

وقد سمعتم ما قرئ عليكم من الجواب فيما احتج به ابن الراوندى في إبطال النبوات وتعطيل الرسالات، ووُعدتم بسوق باقية إليكم ونشر الفائدة عليكم، تهذيباً لنفوسكم وإصلاحاً لأديانكم، وعصمة من الاغترار بفساد المفسدين وإلحاد الملحدين، وتثبيتاً على ما تستوجبون به نعم الله

<sup>(\*)</sup> ص ۲۸.

تعالى الباطنة والظاهرة، يثبت ° الله الذين أمنوا بالقول الثابت في الصياة الدنيا وفي الأخرة.

قال الجيب: معلوم أن الناس متفاوتون في عقولهم تفاوتاً عظيماً، فقوم نسناس لهم من الإنسانية صورتها قط، وقوم سكان جبال ومواضع غامضة ورعاة بقر وغنم وهم أصلح حالاً في قريهم سكة العقل، وقوم هم عامة البلدان وهم أقرب حالا، وقوم خواص، وقوم علماء وأخيار؛ فلا يزال الشئ يُخلّص ويُنسبك حتى ينتهى إلى الصفوة التي لا يشويها الكدر وهم الاثنياء عليهم السلام الذين تتكوهم أيها الجاحد وتُجحد مقاماتهم؛ فهم يقبلون على تابيهم في استخلاصهم من الكدر وإحالتهم إلى جوهر الصفاء، ويؤثرون فيهم تأثير الجمر في القحم الأسود المثلم بإحالته إلى جوهر الصفاء، وإقادته من نوره وتخليصه من سواده، ويعض هذا البلاغ جواب لمن انتهج مناهج الصواب دون من طبع الله على قلبه وجعل على بصره غشاوة.

سب صوب من سب السول (عليه السلام) أتى بما كان منافراً المقول مثل المسلاة وغسل البنابة ورمى المجارة والطواف حول بيت (۱) لا يسمع ولا يبمر والمعر بين حجرين لا ينفعان ولا يضران، وهذا كله مما لا يقتضيه عقل فما الفرق بين الممفا والمروة إلا كالفرق ٥٠ بين أبى قبيس وحرى، وما الطواف على غيره من البيوت، وقوله بعد ذلك إن السول شهد المقل برفعته وجلالته فلم أتى بما ينافره إن كان صادقاً.

<sup>(</sup>١) بيت: البيت،

<sup>( )</sup> بیت الد ( ه ) من ۱۹ .

<sup>(</sup>وو) من ۷۰.

فنقول وبالله التوفيق: إن الرسول صلى الله عليه وأله يعثه الله سبحانه لينشأ النشأة الآخرة كما أن الوالدين ينشأن أولادهما النشأة الأولى، فنعتبر (١) أحوال الوالدين وأفعالهما بمواليدهماونحمل قضية الرسول عليه السلام ‹عليهما› ونزن بميزانهما (٢). وقد وجدنا الوالدين موضوعهُما قطم الأولاد عن العادة البهيمية، وكسيها (٣) الأخلاق الإنسانية، استخلاصياً النطق منها وهو ما يقم الفرقان به بين البهائم وبينها (٤). وإفادةً للمياء وحسن الشمائل التي لا قبِّلَ البهائم بمثلها؛ وإو أنهم كفُّوا عن رياضتهم هذه الرياضة لخرجوا أشباه البقر والفنم. نقول إن الأنبياء صلوات الله طيهم يسلكون بتابعيهم الذين ينشأونهم النشأة الثانية للدار ‹الأخرة› (٠) مسلك الآباء والأمهات بأولادهم فيخرقون عليهم العادات الطبيعية ويعلّمونهم الأخلاق الملكوتية و (12) (١) كان خارجا عن العادات الطبيعية أن يقيم أحد إلى طهارة ويتوجه إلى قبلة ويقوم بصلاة يقصد بجميعها عبادة ريه سبحانه؛ أوجب الرسول صلى الله عليه وسلم \* ذلك كله خرقا العادات (٢) الطبيعية

<sup>(</sup>١) أولادهما: أولادها، فنعتبر: فتعبير.

<sup>(</sup>٢) ونحمل: وتحمل. عليهما: سقط في الأصل. ونزن: وتزن. بميزانهما : بميزانها.

<sup>(</sup>٣) وكسيها: وكسيهما. منها: منهما.

<sup>(</sup>٤) بينها: بينهما.

<sup>(</sup>٥) الأخرة: سقط في الأصل.

<sup>(</sup>٥) "دعودة منصد عن أدع (٦) لما: سقط في الأصل.

<sup>(</sup>٧) للعادات: العبادات:

<sup>(1)</sup> 

<sup>(\*)</sup> صر ۷۱.

وتمييزاً الصور البشرية: بأن تقوم في كل يوم وليلة خمس أوقات لعبادة ربها والاعتراف بنعمة معبودها والاستعداد من رحمة ربها؛ وأرجب عليها ركاة مالها ليعود بفضل ما عند غنيها على فقيرها خرقاً العادات البهيمية؛ وأوجب أن تصوم شهراً عبادة لربها خرقاً العادات البهيمية العاكفة طول زمانها على علقها؛ وأوجب حج بيت الله العرام، ومثل ذلك على من يريد الوصول إلى المشقة إلى الشقة ويحتمل نون الوصول إليه المشقة ويحتمل نون الوصول إليه المشقة ويحتمل فيه الإحرام والإحال والطواف والسمى والوقوف بعرفات وغير ذلك أرضاعاً حسنة حكيمة يعرفها الراسخون في العلم خلاف ما ظنه الملحد فقال فيه ما قال.

وفيما أوردناه كفاية لمن كان منصفاً لنفسه محكماً لعقله. وسنورد عليكم ما بقى من السؤال والجواب فيما يلى هذا (') المجلس بعشبيئة الله وعُونه. جعلكم ممن يستمين به من الشيطان الرجيم، ويعشى بالاستدلال بأدلة دينية سوياً على صراط مستقيم. والحمد لله الذي سما عن مسمى الأولمام، وعلا عن معراج الأفكار إليه والأفهام. وصلى الله على نبيه المفتره به النبوة أحسن الفتام، محمد خير الأنام وعلى وصية القرم \* الهمام على بن أبى طالب ضَراب الهام، وكشاف الكرب العظام، وعلى الأثمة من ذريته الصفوة الكرام الذين افترض طاعتهم وولامع نو الجلال والإكرام وسلم تسليما؛ حسبنا الله ونعم الوكيل.

<sup>(</sup>۱) هذا: من.

<sup>(\*)</sup> ص ۷۲.

المجلس التاسع عشر من المائة الفامسة من المجالس
 المؤيدة (١))>

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله مبدع ذى العرض المجيد الذى خرس اللسان عنه فى تجريد التوحيد، إذ كان أجلً ما ينعت به من نعوت العبيد. وصلى الله على أشرف من لاح له بارق الوحى والتأييد، محمد صناحب المقام المحمود وعلى صنوة العميد، وباعة المديد، وبأسه الشديد على بن أبى طالب صفوة العلى المجيد؛ وعلى الأئمة من ذريته السادة الصيد، الأمجاد الأجاويد. دمعشر المؤمنين (٢) جملكم الله ممن وفقهم للقول السديد والفعل الرشيد. قد سمعتم ما قرئ عليكم من أسئلة (٣) الملحد وأجوبتها ما يهتك أسرار الملحدين، وينظم شمل أبناء الدين، المهتمين بالأنبياء عليهم السلام المؤودين؛ ونحن نقلو عليكم ما بقى من السؤال والجواب بما نسأل الله تعالى الهداية فيه للرشاد والمدواب.

قال الملحد في شأن المجزات والدقع في وجوهها: إن المخاريق شتى، وإن فيها ما يبعد الوصول إلى معرفته ويدق عن المارف \* لدقته وإن أورد أخبارها بعد ذلك عن شرذمة تليلة يجوز عليها المواطأة في الكنب.

فالجواب عن ذلك: أن المحقِّين لا يستصحرَّن النبوات إلا من

<sup>(</sup>١) غير موجود بالأصل.

<sup>(</sup>٢) معشر المؤمنين: غير موجود بالأصل.

<sup>(</sup>٣) أستلة : أسولة.

<sup>( \*)</sup> ص ٧٣.

المعجزات العلمية دون خسيبيم (١) الحصى وكلام الذئب وغير ذلك مما هو طُلْبَةً (٢) مِن قصرُ باع علمه وفهمه مشفوعة تلك بالنصوص كما قال سبحانه حكاية عن المسيح عليه السلام: «وَمُسْبَشِّراً بِرَسُول يأتي من بُعُدى اسمهُ أحمدُ» فهذا هو النص الجلي الذي كان ينتقل خبره (٣) من واحد إلى واحد حتى انتهى إلى بحيراء الراهب الذي كان التقى (٤) بأبي طالب وهو مسافر يومئذ إلى الشام، ومحمد صلى الله وآله في صحبته فقال له: إن ابن أخيك هذا هو النبي الذي بشر به المسيحُ عليه السلام؛ فاحذر (٠) عليه من اليهود أن يغتالوه. فلما ظهر النبي صلى الله عليه وأله تسرع إليه سلمان الفارسي من فارس مسلما له ومؤمنا به من دون معجزة أقامها؛ وأمنت به خديجة بنت خويلد وعلى بن أبي طالب وأبو بكر بن قحافة، ولما أظهر يومئذ معجزاً؛ وهذه عمدة النبوات وقانونها. وأما تسبيح الحصى وكلام الذئب وما يجرى مجراهما فلا ينكره العقول. فأما من كانت نفسه أشرف النفوس فجسمه بمجاورة \* نفسه أشرف الأجسام، ومن كان في نفسه وجسمه بهذا الكمال في الشرف لم يكن مستحيلا أن يصدر عنه ما يخرق العادة من إعجاز لا قبُلُ للبشر بمثله.

 <sup>(</sup>١) تسبيح : سقط من الأصل.
 (٢) طلبة : طلبته، مشفوعة.

٢) طليه : طلي

<sup>(</sup>٣) خبرة: خيرة.

<sup>(</sup>٤) التقى: التقا.

ر ) (ه) فاحذر: فاحذره.

<sup>(\*)</sup> ص ٧٤.

<sup>. , , ,</sup> 

وأما قوله في القرآن: إنه لا يمتنع أن تكون قبيلة من العرب أفصح من القبائل كلها، وتكون عدة من تلك القبيلة أفصح من تلك القبيلة، ويكون واحد من تلك العدة أفصح من تلك العدة إلى حيث قال: وهُبُ أن باع فصاحته طالت على العرب، فما حكمه على العجم الذين (١) لا يعرفون اللسان وما حجته عليهم؟

فالجواب عن ذلك: أن الكلام ألفاظ مقدَّرة على معان ملائمة لها، والكلام كالجسد والمعنى فيه روحه. ومعلوم أن الأجساد من حيث كونها أجساداً لا تتفاوت تفاوتاً كثيراً؛ فإنها وإن رجح بعضها على بعض من حيث استقامة النظم وحسن الهندام فهو أمر قريب، وليس كذلك التفاوت من جهة النفوس التي هي المعاني. فإن نفسا واحدة تقع بوزان الخلق كلهم من حيث افتقار النفوس إليها والعاجة إلى الامتياز (٢) منها. والقرآن فهو كلام هو بمثابة الجسد ومعناه روحه الذي كني الله سيحانه (عنه) (٢) بالحكمة، فلم يذكره في موضع من الكتاب إلا قرئه بالمكمة، وقد قاريت أبها الخصم بالإقرار \* بكونه معجزاً من حيث لفظه للعرب الذين هم أهل اللسان، ثم أردفته بقواك: فما الحجة على المجم الذين ليسوا من اللسان في شي؟ فنقول: إن في معناه المكنى عنه بالحكمة التي قدمنا ذكرها ما يقوم به الحجة على كل من تفتق بالكلام أسانه على جميع اللغات وسائر (اللغات) العبارات، والحجة فيه أن ما كان ظاهره الذي هو بمنزلة الجسد الذي لا يتفاوت بعضه على بعض كثير تفاوت بهذه المثابة من الإعجاز، فما يقال في معناه الذي هو بمنزلة نفس شريفة تفتقر النفوس إليها كلها، فأين موقعها من الإعجاز.

<sup>(</sup>١) الذين : الذي.

<sup>(</sup>٢) الامتياز : لعله الانقياد (لعله : الامتيار).

<sup>(</sup>٢) عنه : سقط في الأصل: قارن س ٧-

<sup>(\*)</sup> ص ۲۵.

وسيتلى عليكم ما بقى فيما يلى هذا المجلس بمشيئة الله وعونه. جعلكم الله معن انتقم بسمعه ويصره وجرى من الدين على أحسن منهاجه وأيسره (١)، والحمد الله الذي علا عن أن يكون موهوما، وسما عن أن يكون معلوما أو موسوماً وصلى الله على من جعله للعالمين نذيراً، وأقامه في سماء الدين سراجاً وقمراً منيراً، محمد الشفيع لأمته يوم يجد كل امرئ كتاب

عمله منشوراً وعلى وصيه وترجمان دينه ومظهر حججه وبراهينه، على بن أبي طالب غارق الصفوف في يوم صفيته. وعلى الأثمة من ذريته الأطهار

الزاكين الأخيار، \* أعراف الله بين الجنة والنار وسلم تسليما. حسينا الله

تمالي ونعم الوكيل. المجلس العشرون بعد المائة المامسة من الممالس

المؤيدية (٢)> بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد الله الذي أطلع بالأثمة من أل محمد

صلى الله عليه وعليهم من سماء الرسالة نجوما جعلهم لشياطين الملاحدة والزنادقة رجوما. فلا يغلب قدر الله تمالي في اصطفائهم غالب. فإن طلب

إدراك شاؤهم فيما لهم من المادة الإلهية تعب الطالب. لا يُسمُّ عونُ (٣) إلىَ الملاء الأعلَى وَيُقْدَفُونَ مِنْ كُلُّ جَانِبٍ. نُصُوراً وَآلِهُمْ عَنَابٌ واصبُّ. إلاُّ مَنْ خَطَفَ الْخَطَفَةَ فَأَتَّبُهُ شِهَابٌ ثَاقِبِ (٩). وصلى الله على أبهر الأنبياء

<sup>(</sup>۱) أيسره : يسره.

<sup>(</sup>٢) غير موجود بالأصيل.

<sup>(</sup>٣) سمعون: ستمعون.

<sup>(</sup>٤) سورة ۲۷: ۸ - ۱۰.

<sup>(</sup>ه) ص ٧٦.

وطي وصبه سيف التنزيل، واسان التأويل، على بن أبي طالب صنر الرسول، وكلّ البتول؛ وعلى الآمنة من ذريته أعلام الشريعة، وشفعاء الشبعة، الذين المتصبهم الله في الإمامة بالدرجات الرفيعة.

معشر اللهمنين؛ جعلكم الله للمق نبعاً، كما أبانكم عن الذين فرقوا يبنهم وكانوا شبعاً، قد سمعتم ما ألقي إليكم من كلام الملحد والجواب عنه ما ينفي الشبه، ويزيل العمى والعمه؛ ووعدتم بسوق ما بقي (من) (أ) ذلك المنافقة الفائدة عليكم، قال الداعي في الجواب عن رد الملحد على أبة المنافقة عليكم، قال الداعي في الجواب عن رد الملحد على أبة المنافقة (أ) ولما يجرى هذا المجرى من الأبات «التي ذكراً» أن كانت معانيها مسبعات فقد عليه والدقع في معانيها مسبعات الملاحقيق الدر عليها والدقع في وجبها، فإن قال خصمه؛ إن معانيها غير ما تصمنته شروط حسابك بطال والدق على والجها، فإن قال خصمه؛ إن معانيها غير ما تصمنته شروط حسابك بطر الدرية كله وضاع تعبه: وكمثل ذلك حكم رده على قوله، وضاع أكثت تُشكّل (الم

برهانا وأظهرهم شأنا، وأرفعهم عند الله مكانا، محمد الذي أنزل عليه قرآن؛

<sup>(</sup>١) من سقط من الأصل.

<sup>(</sup>۲) سبرة ۲: ۲۱

<sup>(</sup>٢) سبرية ٢ : ١٩٤؛ ٦٢ : ٦.

<sup>(</sup>٤) تتار تتارية.

<sup>(</sup>ه) سورة ۲۹ : ۸۸

<sup>(</sup>٦) بطقه تطقه بأن فان

<sup>(</sup>Y) سورة A3 : ۲۷.

١.١

حرص الخصم على الرد ساق تأويل <sup>(١)</sup> المقامات فى جملته غير معتبر؛ وموضع العيب فى ذلك ظاهر.

وأما قوله في رد المعجزات التي من جملتها حديث الميضاة وشاة أمُ معبد وحديث سراقة (٢) وكلام النتب وكلام الشاة المسمومة؛ وما قاله في أن النبي (صلى الله عليه وآله) دفع في وجه ملتين عظيستين متساويتين أتفقا على صحة قتل المسيح (عليه السلام) وصليه فكنيهما، وإن كان سائفاً أن يُبطُل ذلك الجمهور العظيم المتكاثر العدد وينسبه إلى \* الإفك والزور كان رد الشرنمة القليلة من تُفكّة (٣) مذه الأخبار عنه أمكن وأجوز، بحجة الوضع الذي وضعه والقانون الذي قتته في المياهنة والمكابرة.

فالجواب عن ذلك: أننا كنا سقنا إلى القول في شأن هذه الأمور وكونها مستغنى عنها عند خواص الناس، وأن سلمان الفارسي رحمه الله عليه شق إليه أعطاف الأرض لما كان عنده من الإعلام دون أن طالب بمعجزة، وأن خديجة بنت خويلد وورقة بن نوفل وعلى بن أبي طالب وأبا بكر بن قحافة سبقوا إلى إجابة دعوته بلا سبب من هذه الأسباب كلها، وقد غنينا عن الارتكاص في تتبع كلامه في ذلك بابا بابا> وإجابته عنه. فقد أجبناه جملة واحدة.

ربيد من وصد. فأما قوله: إنه دفع في وجه أمتين عظيمتين اتّفقا، على تضادّهما، في صحة قتل المسيح (عليه السلام) وصلبه وكلّبهما على كثرة المدد ووفور الساود فتكتيب نقلة (خيار معجزاته أولى فأولى أخذاً على منهاجه وبناء على أساسه فالعداب عن ذلك قبل القائل:

<sup>(</sup>١) المقامات: المفامات.

<sup>(</sup>١) المقامات: المفامات.

<sup>(</sup>۲) معید: معید. سراقة: سواقة. (۲) نقلة: ناقلة؛ قارن ص ۹۰ س۹.

<sup>(\*)</sup> من ۷۸.

فكم من عائب (١) قولاً صحيحاً وآفته من الفهم السقيم (١)

موضوع كلام المتكلم في كون المسيح عليه السلام بشرأ يأكل \* الطعام في مضماره وجوب الموت والقتل عليه وجميع ما يعرض الصور البشرية، قال القائل أو لم يقل. وفي مضمار (٣) قول القائل إنه كان إلهاً نُفي الموت والقتل عنه، قال القائل أو (4) لم يقل. وقوله سبحانه دوما قتلوه وما صلبوه، إخبار عن حقيقة حاله أنه عند الله سيحانه حي مرزوق يوافق ذلك قوله في موضع: ووَلاَ تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتلوا في سبيل الله أَمْوَاتاً بَلْ أحياءً عنْدَ رَبِّهِمْ يُسرِّزَقُون (٩)». وهو كما قدمنا ذكره إخبار عن حقيقة حالهم دون مجازها، والعقلاء يطلقون القول على العالم الفاضل العاقل أنه حي وإن كان ميتاً، وعلى البليد الجاهل أنه ميت وإن كان حياً. وإذا كانت الصورة هذه فقد تعلق الملحد بما لا علاقة له به.

وسيتلى عليكم ما بقى فيما يلى هذا المجلس بمشيئة الله وعونه. جعلكم الله ممن نزه عن الشُبِّه دينه. وأخلص في يقينه. والحمد الله الذي احتجب عن درك الأوهام، وقدرته في مصنوعاته خافقة الأعلام. وصلى الله

<sup>(</sup>١) عائب: غائب.

<sup>(</sup>٢) هذا البيت للمتنبي. انظر ديوانه طبع ديترتسي (برلين سنة ١٨٦١) ص ٣٣٩.

وأفته من الفهم السقيم وكم من عائب قولا صحيحا على قد القرائح والطسوم ولكسن تستغسذ الأذان منسه

<sup>(</sup>٣) مضمار: مضماره. (٤) أو : أم

<sup>(</sup>ه) سورة ۲ : ۱۲۹.

<sup>(∗)</sup> ص ۲۹.

على رسوله خير الأنام، محمد الآتى بدين الإسلام، الداعى إلى دار السلام؛ وعلى وصيه الصوام القوام، على بن أبى طالب أسد الضرغام؛ وعلى الأئمة من دينه الكرام، عليهم وعليه أفضل التحية والسلام؛ وسلم \* تسليما. حسبنا الله ونعم الوكيل.

المجلس المادى والعشرون من المائة المامسة من المجالس المؤيدية

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد لله خالق الإنسان وفائق اللسان،
منه بالبيان. فيجسمه مشقوق من طينة الأنعام، وينفسه متجوهر تجوهر
الملائكة الكرام فإن صبا إلى الأعلى، لحق بالأعلى: وإن أثر الحياة الدنيا،
لحق بالسفلى. يقول الله سبحانه ذاحًا بن تكس صورته من الجاملين: وأخد
خُلَقْنًا الإنسان في أحسنن تقويم مُ ردَدَتُهُ أَسْفُلَ سَافلينَ (١) وصلى الله
على أشرف ذرى الإحساس حسّاً وأجل نوى النفوس نفساً، محمد الطالح
على اشرف ذرى الإحساس حسّاً وأجل نوى النفوس نفساً، محمد الطالح
من سماء الرسالة شمساً؛ وعلى قدره النير، وصلى بينه والوزير، على ابن

أبي طالب المفروضة طاعته في يوم الغدير. وعلى الأثمة من نريته السادة القادة. الشهداء على الناس من قبِّل عالم الغيب والشهادة. معشر المؤمنين! حيًّاكم الله من فضله بالزيادة، وختم أعمالكم

بالسمادة: قد سمعتم ما قرائ عليكم من مناظرات الملحد والإجابة عنها بما يرميه بُهِ جَارَةً مِنْ سِجُيلِ (\*) ويجمل كيدهم في تضليل (\*)، وانتم تسمعون المرتبة (ف) تُنْجُيلِ (\*) ويجمل كيدهم في تضليل (\*)، وانتم تسمعون

<sup>(</sup>۱) سورة ۲ : ۱۲۹.

<sup>)</sup> سورة ۲ : ')

<sup>(</sup>۲) سورة ه۱۰ : ٤.

<sup>(</sup>۳) قارن سورة ۲۰۱ : ۲. (٤) استلته : اسواته.

<sup>(\*)</sup> ص ۸۰.

قال الملحد: إن الملائكة الذين أنزلهم الله تعالى في يوم بدر لنصرة النبي (صلى الله عليه وآله) بزعمكم \* كانوا مفلولي الشوكة قليلي البطشة على كثرة عددهم واجتماع أيديهم وأيدى المسلمين، فلم يقدروا على أن يقتلوا زيادة على سبعين رجلا. وقال بعد ذلك: أين (١) كانت الملائكة في يوم أُحدُ لما توارى النبي (صلى الله عليه وأله) ما بين القتلى فزعا؛ وما باله لم ينصروه

في ذلك المقام؟!! فالجواب على ذلك: إن الكلام خاص وعام، وإن العوام الذين لا يعرفون غير الأجسام والأشخاص إذا خولهبوا عن جوهر الملائكة وتعريهم من الطين وتجرّدهم عن الأشخاص تخبلوا وتزازلوا (٢)؛ وإذا كان النبي صلى الله عليه وآله مبعوثاً إليهم ومندوباً (٢) لسياستهم فلابد له من أن يكلمهم يما يعرفون وعلى حسيما تسعه قوة قبولهم واحتمالهم، يدرجهم قليلاً قليلاً إلى كلام الحقائق وعلم الدقائق. وهذا من جلالة النبوة والنبي صلى اللَّه عليه وآله بأن يتكلم بلسان واحد فيأخذ منه العقل بنصيبه. وقد وضعهم <sup>(1)</sup> الملحد من حيث أراد أن يضعهم. ليَجْعَلُ الله كلمة الذين كفروا السفلى وكلمة الله هي العليا. وفي ذلك أعنى في (٠) حديث الملائكة من أسرار الحكمة، وهو خاف عليه ومعلوم أن القادر على قبض الأرواح مستغن عز إسراء السرايا للمقاتلة، وإنما هذه رموذ.

<sup>(</sup>١) أين : لئن.

<sup>(</sup>٢) تخبلوا : تخيلوا .

<sup>(</sup>٣) مندویا : مندریه،

<sup>(</sup>٤) وصفهم : وضعهم،

<sup>(</sup>٥) في : من.

<sup>(\*)</sup> ص ۸۱.

و وأما قوله في إخبار النبي (صلى الله عليه وعلى أله) عن بيت القدس وإعطانه علامته الناس إنه مُشخَرق بذلك لأنه يمكن مسيرة إليه من مكة ومشاهدته له والعودة من ليلته لقرب المسافة بين مكة وبينه. فالجواب أن بصيرة الملحد في علومه مثل بصيرته بالطريق ما بين مكة وبيت المقدس.

وأما حكايته عن بعض دافع النبوات: أن الكلام مستملى عن الوالدين ساعداً قرنا فقرنا إلى مالا نهاية له فليس الشلق أول. فهذا كلام من ترقى من حد دفع النبوات إلى القول بقدم العالم. وشبّه ذلك بأصوات الطيور ويلوغها غرضها فيه، وأنه إذا كان موجوداً في الطيور ما يفعل ذلك كان في الناس أمكن وجوداً. فهذا تشبيه باطل لأن أصوات الطيور وسباحة الإورَّ

وأما قوله لمن يقول بالنبوات: خيرونا عن الرسول كيف يفهم مالا تفهمه الأمة. فإن قاتم إنه بإلهام ففهم الأمة أيضاً بإلهام، وإن قاتم بترقيف فليس في المقل ترقيف. فالجواب عن ذلك: أن جسد الإنسان \*\* أكثره لحم وقليه لحم يجانس جملة جسده باللحمية. غير أنه بيت الحياة والفضل، وعنه

تنتشر الحياة في الجسد كله. وهذا أمر مشهور، وكذلك مثابة الرسول صلى

وتعلق الطفل المرضم بالثدى مما ذكر جميعها طبيعة فيها والكلام لا يصمح

وكفي بذلك جهلاً وسخنة عين.

إلا بمكلِّم أو مفهم؛ وهذا غلط كبير.

<sup>(\*)</sup> من ۸۲.

<sup>(\*\*)</sup> ص ۸۳.

الله عليه وعلى آله فى الناس، محله محل تلك القطعة من اللحم من الجسد كله التى هى أميره ورئيسه وبيت حيوته (١) ومستحدّما من معنها ومفرقها فيه وفى أعضائه وأعضائه.

وأما قوله في النجوم : إن الناس مم الذين رضعوا الأرصاد عليها حتى عرفوا مطالعها ومغاربها ولا حاجة بهم إلى الأنبياء في ذلك. قلو كان الناس قادرين على مثل ما قاله لكانوا قاصري القدرة عن الكلام (؟). فهم عن وضع الأرصاد على النجوم أعجز لولا النبي الذي يخبر عن السعاء.

وصع الرفعاد على المجرم العبر في الله على هذا المجلس بمشيئة الله وعونه. جملكم الله معن نزّمه عن الشك والشرك، وفرق بينه وبين أهل الزور والإطف. والعمد لله الذي نزل بالحق قرآنه، ووضع للقسط ميزانه، وصلى الله على رسوله الذي شيد في الرسالة بنيانه، محمد الذي رفع فوق مكان الأنبياء مكانه؛ وعلى وصيه الذي وفاه بنفسه في الكربات وصانه، على بن أبي طالب الذي \* آناه الله من لعنه سلطانه، وجعله بين الحق والباطل فرقانه؛ وعلى الائمة من نريته الذين جعلهم الله فروع المجد وأغصانه، أشة يلى كل منهم في زمانه، وسلم تسليطا. حسبنا الله وزمع المجد وأغصانه، أشة يلى كل منهم

<sup>(</sup>۱) حيوته : حيوتها .

<sup>(</sup>Y) القدرة عن الكلام: الكلام عن القدرة.

<sup>(\*)</sup> ص ٨٤.

المجلس الثاني والعشرون بعد المائة الخامسة من المجالس المؤيدية

بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد الله الذي جعل موضوع الدنيا على السفو والإكدار، والتاليف بين الأطهار والاتذار، والمتقين والفجار، لعله أوجب تكرُّبُها في هذا المضمار، فلا يحيط بها علماً إلا نوو الأيدي والإيصار، المستعون من مشكاة الأنوار، وصلى الله على أرفعهم قدراً في الاتدار، محمد المصطفى المختار، المبعوث بالإعذار والإنذار، وعلى وصبيه على الكُرار، قسيم الجنة والنار؛ وعلى الأنمة من ذريته الإيرار، ذوى المجد المتالى المنار.

معشر المؤمنين؛ جعلكم الله من المقتفين منهم للأثار، والمتلقين لاوامرهم بالانتمار. وورد في الأخبار: أن الغول خلق يفتال الناس ويهلكهم ويرمى في الأجراف والآبار، وأن كثرة بأسه على الأعزاب والصبيان. وجاء في الخبر بتصديق ذلك: لاتغول الفيلان إلا الأعزاب والصبيان. وقالوا إن سبيه خذلك أن تظهر في صورة المرأة الحسناء، وتعترض للأعزاب فتحركهم الشهوة فيتبعونها فتتكب بهم عن الطريق الجادة إلى المجاهل حتى ترميهم في البئر أو الجرف. ويُؤثر عن النبي صلى الله عليه وأله: إذا تغولتكم الفيلان فاتنوا بالصلاة تهتدوا (١) إلى الطريق. وهذه كلها أمثال مضروبة؛ والمندئ فيها أهل الإلحاد والزنادقة الذين يغتالون الناس بصدهم عن سواء

 <sup>(</sup>۱) تهتدوا: تهدوا (قارن س ۲ ص ۹۷).
 (۵) ص ۸۵.

السبيل> (١) ورميهم في أطباق جهنم والمعنى في القول أن كثرة (١) سطوتهم على الأعزاب والصبيان أنه يتبع من لم يثبت له قدم من جهة العلم، فهو نو صبوة وحداثة في دينه، وأما تمثله بالمرأة الحسناء فإنه عنى به أنه تمثل له بصورة (٢) الدنيا التي تتشبه بالمرأة المسناء والأعزاب طالبوها ومشتّهون لها. ويقال (في> (١) الخبر: إن المسيح عليه السلام اعترضت له الدنيا في صورة امرأة حسناء ذات حلل وحلى وجمال، فقال لها: ما أنت؟ قالت أنا الدنيا: قال: وما هذه الخرق؟ قالت: هي زخارفي. أُغرُّ بها أزواجي وخطابي قال لها: انظرى هل أنا من أزواجك أو خُطَّابك. فقالت: لا، ولكنه لابد لك من نظرة إلى، قال المسيح ع م: قد طلقتك ثلاثاً، قال أهل التفسير: عنت بقولها لابد لك من نظرة \* إلى [عنت به] أن طعامك وشرابك وثيابك كله مني. وكمثل ذلك قول أمير المؤمنين على بن أبي طالب صلوات الله عليه: يادنيا طلقتك ثلاثاً. أوربنا ذلك (٠) أنه كله تذكيد لقولنا: لا تفول الفيلان غير الأعزاب والصبيان، وأما قول رسول الله صلى الله عليه وآله: إذا تغرُّلتكم الغيلان فأذنوا بالصلاة تهتموا للطريق، فالمعنى فيه أنه إذا اعترض ملحد أو زنديق أو أحد من رؤساء الضلالة يريد أن يصدكم عن سواء السبيل فأذنوا

 <sup>(</sup>١) السبيل : سقط من الأصل (قارن س ٨ ص ١٧)
 (٢) كثرة : كثر (قارن س ٥ ص ١٦).

<sup>(</sup>۲) عبرہ : عبر رفاری بی با سی ۱۰۰) (۲) بصورۃ : عبورۃ .

<sup>(</sup>۱) يصوره : <del>م</del>نوره . (۱) د . . . . . . . . . . .

 <sup>(</sup>٤) في: سقط في الأصل.
 (٥) أوربنا ذلك إلخ: النص غير واشعج: ولمله يجب أن يقرأ «لائه» بدلا من «أنه».

<sup>(</sup>ه) اورونا دند إنع . النعن غير واضع ولمه يبيب ال ينزا ددد بده من ددد. (\*) من ٨٦.

بالصيلاة، بعنى عودوا إلى فناء الدعوة التي هي دعوة الحق والمؤذنين الذين هم الدعاة إلى الله بإذنه والعلماء والربانيين، تهتدوا إلى الطريق وترشدوا وتعصموا من كند الشيطان.

وكان أورد عليكم من كلام الملحد ابن الراوندى والجواب عنه ما بقيت منه بقية يسيرة ووعدتم بسوقها إليكم وإيرادها عليكم.

قال ابن الراوندي على سبيل الهزء: إنه يلزم من يقول بالنبوة أن ربهم أمر الرسول أن يُعلمهم صوت العيدان؛ وإلا فمن أين يعرف أن أمعاء الشاة إذا جفَّت وعلقت على خشبة فضربت جاء منها صوت طيب؟!

فالحواب عن ذلك أن الغرض في هذا القول الشناعة القبيحة وإلا فالشئ موضوع \* على أصل قوى، قال بعض الحكماء: لا يصبح أن يحصل

عنينا شيئ ولما يكن أصله موجودا (١) في الخلقة. فإنه لما كانت للحركات أصوات وجب أن تكون (٢) حركات الأفلاك التي هي أصل الحركات أطيب الأشياء أصواتا فإن الأغاني استحسنت منها، وقُدرت على هيئتها بالحكمة

المستفادة من الأنبياء عليهم السلام وإلا فمن أين؟! وقد سقنا جواب الرسالة المرسومة «بالزمردة» (٣) وهي خزفة مكسورة حسيما فتح الله تعالى لنا فيه، ونحن نقول قولاً يشهد الله سبحانه على حقه

<sup>(</sup>١) موجوداً: موجود. (۲) تكون: يكون.

<sup>(</sup>٣) بالزمرذة : بالزمردة.

<sup>(</sup>ء) ص ۸۷.

وصدة؛ إن ابن الراوندي الذي عمل الرسالة مصيبته بعقله أعظم من مصيبته بعينه، فإنه تتبع الأتبياء عليهم السلام، الذين هم ملوك الديانات، بالنقص، ومعلوم أنه لو كانوا على ما يقوله المحدون مبطلين في النبوة، لكان فيهم من المنقعة الظاهرة في سياسة الفلق وتحصين دمائهم وأموالهم ومنع قويهم (() عن ضميفهم ما يمنع عن تتقصيم وثلبهم، وتوكيل هذا الملحد عن البراهمة في هذا الباب يزعمه لا يوجب له منهم ثواباً في الدنيا ولا في الاخرة، بل المحصول منه إحداد شفار القتل تنفسه لو كان حيا وألسن اللمن والمغزى إليها مبتا، فإن الذي أتعب خاطره \* وسره في شمن يكون نتيجته في المياة الذل والقتل، وفي المات الغزى واللمن، لفاسر المسفقة ظاهر الطياة الذل والقتل، وفي المات الغزى واللمن، لفاسر المسفقة ظاهر الطياقة، المأسرين أعمالاً الدين ضلاً سَميّهم في الطياة الدئيا وهم يُحسبون أنهم يُحسبون أنهم يُحسبون أنهم يُحسبون منهما (٧).

معلكم الله من الملحدين براه ولأولياته أولياه. والحمد لله الذي سمك للدين سماء وشيد له بناء، ومعلى الله على من حل في النبوة قرارة الشرف، ويترا من المجد في أمنع الكتف، محمد الاتي بعمان مؤتلفة في قول مختلف ويعلى وصبه الذي عنده علم الكتاب وقصل الفطاب: على بن أبي طالب أسد يمم المعان والفحراب؛ وعلى الائمة من فريته كهف الولي، وعصر النجي، والمجود المهندي بها في ظلمات البحر اللجي؛ وسلم تسليما حسبنا الله ونعم الوكيل.

<sup>(</sup>۱) قريهم : قرتهم.

<sup>(</sup>۲) ننبتکم : أنبتکم.

<sup>(</sup>۲) سورة ۱۸ : ۱۰۲ – ۱۰٤.

<sup>(\*)</sup> من ۸۸.

## ٤ - شذرات كتاب والزمرذ،

لا يبدو مؤلف المجالس في النص السابق إلا قليلا. إذ ليس له إلا الديباجة والخاتمة في كل مجلس. وهما يحتويان على حمد الله والصلاة على النبي والإشادة بعلى وأئمة الفاطمية الذين يعنيهم وعظ مؤيد. إلا أن ديباجة المجلس الأخير (رقم ٢٤٢) طويلة مفصلة فيها يشبه الملاحدة والزنادقة، ومن بينهم ابن الراوندي بالفيلان التي تقتال الناس وتضلهم سواء السبيل. ولكي يحذر سامعيه منهم ويُبدِينُ لهم كيف يتقى المرء حججهم يقرأ مؤيد عليهم كتاب الداعي.

وهذا الكتاب يشغل الجزء الأكبر من المجالس رقم ٤١٧ إلى ٤٢٢. وما يرد به فيه على أقوال ابن الراوندي أعظم بكثير مما اقتبسه من كتابه. وهائذا أورد قطعاً مختارة من كتاب الداعى: فمن رقم ٢ إلى رقم ١٨ اقتباسات مباشرة من كتاب «الزمرذ»: أما رقم ١٠ فهي أقوال الداعى على مواضع من الكتاب لا تقتبس بنصها؛ بينما رقم ١ ديباجة مؤيد، ورقم ٢ مقدمة الداعى، ورقم ١٩ نظرة عامة للداعى على ابن الراوندى وكتابه. ونختم ذلك باقتباسات أخرى من كتاب «الزمرذ» مأخوذة من مؤلفين أخرين، خصوصاً الضاط وابن الجوزى. معشر المؤمنين (۱): جعلكم الله بعلائق الدين متعلقين؛ وَسِن خُشية رَبِّهِم مُشْقَقِينَ (١). إنه وقع إلى أحد دعائنا تصنيف صنفه ابن الراؤندى عن السنة البرأمعة في رد النبوات، وإبطال مراتب من أقامهم الله (تع) لتبليغ كلامه، ورد الرسالات، فأجاب عنه بما رماه فيه بقاصمة الظهر (۱)، إبطالاً لما أنه يه من صريح الكفر، ونحن نقرؤه عليكم، ونسوق فائدته إليكم بمشيئة الله وعينه (ص ۹۷ س وما يله).

### - Y -

[قال الداعي]: وإنه وقعت إلينا رسالة عملها ابن الراوندي، وسماها «الزمرذة» (أ)، ونسبها إلى البراهمة في دفع النبوات. وذكر فيها حججا

<sup>(</sup>۱) بهذا يخاطب السامعين، في كل المجالس؛ وكذلك في المجالس السنتصرية الماصرة المارية المارية المارية المارية والتي تسبيها التقاليد الإسماعيلة إلى بدر الهمالي (انظر ودائرة المارية المسابقية المجلد الأول من ٥٨ من يا يليها، وانظر كذلك H. F. Hamdani, some Jismaili Authors and their works, JRAS, 1933, p. W. Ivanow, A Guide to Ismaili Literature لمنظم المعارفية المحارفية (London, 1933) p. 50. Nr. 170

<sup>(</sup>۲) سورة ۲۳ : ۷ه. (۳) انظر: Dozy, Suppl. II, p. 360

<sup>(1)</sup> يكاد في جميع الكتب أن يسمى باسم كتاب «الزمرة» (وفي «المنتظم» لابن الهوزي» زمره: أما هنا في الشفرة وقم ١٠ فيسمي، كتاب الزمرةة (وفي المضلوبة الزمرةة). وكذاك في معاهدة التنصيص» (انظر نيرج» وكتاب الانتصار»، المقدمة ص ٢٧)؛ أما أنا لقد النامت التسمية، كتاب الزمرة.

يحتج بها مثبترها في إثباتها، وهججاً يحتج بها نافوها في نفيها. فوقع الفنى عن إعادة قول المثبتين الذين هم إخواننا في الدين (ا)، ووجب اقتصاص أقوال النافين والإجابة عنهم بما نستمد التوفيق فيه من رب المائن سحانه. (ص ١٠، س ٢٠ هما يليه)

#### - ٣-

قال ابن الراوندى: «إن البراهمة يقولون إنه قد ثبت عندنا وعند خصوبمنا أن العقل أعظم نعم الله سبحانه على خلقه، وأنه هو الذي يعرف به الرب ونعمه (؟)، ومن أجله صبح الأمر والنهى والترغيب والترهيب. فإن كان الرسول يأتي مؤكداً لما فيه من التحسين والتقبيح والإيجاب والحظر، فساقط عنا النظر في حجت، وإجابة دعوته. إذ قد غنينا بما في المقل عنه. والإرسال على هذا الوجه خطأ. وإن كان بخلاف ما في المقل من التحسين والتقبيح والإطلاق والحظر، فحينتذ يسقط عنا الإقرار بنبوته، (ص ٨٠، س

#### -1-

[قال الداعى]: رسوى هذا فيقال المدّعى، «إنه بجناح عقله يجد فى أفاق المعارف مطاراً، روقيم لنفسه من المجد بمعرفته مغيبات الأمور مناراً(؟)» (ص ٨١ س ٧ وما يليه)

<sup>(</sup>١) انظر مستهل الفصل التاسع.

<sup>(</sup>٢) انظر فيما بعد .

<sup>(</sup>٣) انظر فيما بعد .

وأما قوله (ابن الراوندي): «إن الرسول (عليه السلام) أتى بما كان منافراً للعقول مثل الصلاة، وغسل الجنابة، ورمى الحجارة (١)، والطواف حول بيت لا يسمع ولا يبصر، والعدى بين حجرين (٢) لا ينفعان ولا يضران(٢): وهذا كله مما لا يقتضيه عقل: فما الفرق بين الصفا والمروة (1) إلا كالفرق بين أبى قبيس وحرى (°)، وما الطواف على البيت إلا كالطواف على غيره من البيوت (٦)». (ص ٨٤ س ٥ وما يليه)

وغُسِل الدُّحوة بيُول البقيرُ عُجِيْت لكسرى وأتباعه لها منتعته أكنفُ السُشرُ وقيصر لما سنوي ساحداً وعُجْبِ اليهدود بسرَب يُسدَ وقوم أثوًا من أقاصى البلا

رُّ بسبَفك الدمَاء وُسنَـمُّ القَـتر د لحكق الروس واثم الحَجُرُ

وبمعنى مختلف عن ذلك كل الاختلاف قسال الحلاج (معتمداً على روايات قديمة) إن المسرء

<sup>(</sup>١) في الحج. (٢) الركن والمقام.

<sup>(</sup>٣) انظر القميل رقم ٦.

<sup>(</sup>٤) الصفا والمروة جيلان صفيران بمكة بينهما يكون والسعيء.

<sup>(</sup>٥) جبلان بمكة يلعبان دوراً مهما في السيرة (انظر «دائرة المعارف الإسلامية» تحت هذبن اللفظين)؛ وهذا بمعنى جبلين من جبال بلاد العرب أيا كانا. وفي المخطوطة حرى التي يقول عنها باقوت لعلها بجانب حراء «معجم البلدان»، طبع استنقاد جـ ٢ ص٢٢٨). (٦) وهناك ملحد أخر هو الثغوري (انظر الفصل التاسم في نهايت) يذكر الأبيات الآتية التي تعبر عن ازدراء مناسك الحج، (ولعلها لأبي العلاء):

وقال (ابن الراوندي) بعد ذلك: دإن الرسول شهد المقل برفعته وجلالته (ا)، فكم أتى بما ينافره إن كان صادقاً؟» (ص ٨٤، س ٩ وما يليه)

## -٧-

قال الملحد في شان المعجزات والدفع في وجومها: «إن المخاريق شتى. وإن فيها ما يبعد الوصول إلى معرفته، ويدق عن المعارف لدقته، وإن أورد أخبارها بعد ذلك عن شرذمة (؟) قليلة يجوز عليها المواطأة في الكنب». (ص ٨٦، س ١٤ وما يليه) (؟).

<sup>=</sup> يستطيع أن يستعيض عن مناسك المج بشمائر رمزية في أي مكان كان (انظر...L Massignon, La Passion d' al - Hosayn ibn Mansour al - Hal-.(ibid., P. 279) على (ibid., P. 279) على منا ألم اليان وندة (ibid., P. 279) يقد سمر أن المائية يشتدون أن الأنداس اللسلمين الفياسوف المتصوف الأنواسي اللسلمين الفين المن

وله سمى ابن سبعين الهيسوك المصطوف المدسمي المستعين السيدي السيدي السيدي المستعين المستعين المستعين المستعين ال المراف حول الكعبة بالمبدع المستعين المبدع المستعين المبدع المستعين المستعين المستعين المستعين المستعين المستعي العالم المبدع إلى المستعين المستعين المستعين المستعين المستعين المستعين الكندي

بنفس المعنى انظر الفصل السادس. (١) انظر فيما بعد.

<sup>(</sup>٢) انظر فيما بعد.

<sup>(</sup>٣) انظر قيما بعد .

[قال الداعي]: وأما (معجزة) تسبيح العصى (١) وكلام النتب <sup>(٢)</sup> وما يجري مجراهما فلا ينكره العقول. (ص ٨٧، س ٩ وما يليه).

#### -4-

وأما قوله في القرآن: «إنه لا يمتنع أن تكون قبيلة من العرب أفصح من القبائل كلها، وتكون عدة من تلك القبيلة أفصح من تلك القبيلة، ويكون واحد من تلك العدة أفصح من تلك العدة... وهُبُ أن باع فصاحته طالت على العرب، فما حكمه على العجم الذين لا يعرفون اللسان وما حجته عليه (؟؟!ه (٨٧ س ١٤ وما يليه).

أندريه، «شخصية محمد» ص ٥١.

<sup>(</sup>١) قارن مثلا: على بن ربِّن الطبرى، كتاب «الدين والدولة» (طبعة ١. منجانا القاهرة سنة ١٩٢٢)، ص ٢١: البغدادي، «الفرق بين الفرق» ص ١١٤، ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>۲) انظر كذلك من ٨٦ من ٨٨؛ كذلك شذرة رقم ٨١. ونحن هنا بصند ما ذكره أهبان بن أوس الأسلمي (وعلي رواية آخري: أهبان بن الأكرع) من أنه لقي ذنباً أثناء السيد يخبره بظهور النبي، وذلك سمي باسم: مثلم اللذب، انظر حطيقات» ابن سعد (طبقة لين سنة ١٠٨٨). جـ ١٤، ٢، من ٨١ (ويناك أيضاً أخبار مجيزات أخرى تتطق بحيوانات تشخل): كذلك، نفس الكتاب جـ ١، ١، من ١٨٤؛ على بن رين الطبري، «الدين» الحيوانات تشخل): كذلك، نفس الكتاب جـ ١، ١، من ١٨٤ (انظر الفصل السادس هنا): ت.

<sup>(</sup>٣) طعن في إعجاز القرآن؛ انظر فيما بعد .

(٢) وأسبابها، ومعى قوله سبحانه: «فَتَعَنَّوا المؤتّ إِن كَنْتُمْ صابقينَ» (٢؛ ١٢: ١٦). وما يجرى هذا المجرى من الآيات التي ذكرها: إنه إن كانت معانيها مستقرة بينه وبين خصمه، كان له الطريق للرد عليها، والدفع في وجهها. فإن قال خصمه إن معانيها غير (١) ما تضمنته شروط في وجهها. فإن قال خصمه إن معانيها غير (١) ما تضمنته شروط

حسابك(٢)، يطل الرد كله وضاع تعبه. وكمثل ذلك حُكم رده على قوله: «وَمَا

(٢) أي أن معانيها على خلاف ما تظن.

<sup>(</sup>۱) لا يذكر الداعى منا ويا اللاسف نص طعن ابن الرايندي في الآيات القرآنية. ولما يدور الداع منا ويا اللاسف نص طعن ابن الرايندي في الآيات القرآنية. ولما يدور الداع الذي الداع الذي يدور الداع الداع

كُنت نَقُلُ مِنْ قَبِّلِهِ مِنْ كِتَابِهِ الآية (۲۹ : ۵۸)، وما يملّقه بقوله: لَتُنْشُلُنُ المُسجِدُ الْحَرَامُ إِنْ شَنَاءُ اللهُ (۴۸ : ۲۷)، بأن ذلك رجماً بالفيب لا قطماً على ما يريد كونه (۱). فمن حِرْصِ الفصم على الرد ساق تأويل المقامات في جملته غيرٌ معتبر؛ وموضع الميب في ذلك ظاهر (ص ۸۸ س ۱۹ وما يليه)(۲)

## -11-

# وأما قوله (ابن الراوندي) في رد (٢) المعجزات التي من جملتها حديث

<sup>(</sup>١) تعتبر هذه الآية من علامات نبرة محمد (انظر التعليق الأول على شدرة رقم ١١) كمثال على إخلار مبلا على المناز وقم ١١) والتنبر المقدرية الذي والتنبر المقارف هذا هو فتح حكة – وهنا ابن الطبري، الكتاب المشكورة من 18 إلى التنبر المقدرية منا هو فتح حكة – وهنا ليس يتطبق ابن الراوندي بالعبارة المسخيرة: وإن شماء الله»، فيقول إن الذي هنا ليس تتبدأ وإناه معر ورجم بالغيب (انظر كذلك مسروة ١٨ : ٢٧ وضموصاً تتبدأ وإناه ما مدر زمم ورجم بالغيب (انظر كذلك مسروة ١٨ : ٢٧ وضموصاً تتبدأ وإناه المنازب المقدرة الآية بعينها: وفإن قال قائل: هم مالالم النبرة عتى قال وإن شاء الله امنين»، فإن الاستثناء يقع في المسائل في هذه الآية المتبال المناز، هذا الاستثناء يقع في المسائل الشك، فقد احتج الملحون بذلك، هنا إلى.

<sup>(</sup>٢) لتوضيح هذه الشذرة كلها انظر فيما بعد .

<sup>(</sup>٣) هاجم ابن الراوندى فى كتاب دالزمرة، مسالة المسائل فى علم النبوة الإسلامى وأعنى بها مسالة المعجزات. وكل الكتب التى تبحث فى هذا العلم تقصص فصلا لها انظر ما سنقوله ص ١١٨ وما سنذكره من الكتب هناك. أما فيما يتعلق بنقض عبد المسيع الكندى لذهب المعجزات الإسلامى فانظر بعد الفصل السادس.

الميضاة (١) وشاة أم(٢) معبد وحديث سراقة (٢) وكلام النشب (١) وكلام الشاة (٥) المسمومة. (ص ٩٠ س ١٠ وما يليه).

-11-

وما قاله (ابن الرواندي) في أن النبي (صلى الله عليه وآله) دفع في وجه ملتين (٢) عظيمتين متساويتين اتفقا على صحة قتل المسيح (عليه السلام) وصلبه فكذَبُهما (٣). دوإن كان سائفاً أن يُبطِلَ ذلك الجمهور المظيم المتكاثر العدد، وينسبهما إلى الإفك والزور، كان رد الشرذمة (٨)

(۱) انظر درسالة، عبد المسيح الكندى ص ۱۷: كذاله Tor Andrae, Die Person (شخصية محمد في مذهب امته وعقيدتها تاليف تور

(۲) انظر «طبقات» ابن سعد جـ ۲ ص ۱۵۵؛ جـ ۸ ص ۲۱۱؛ «سیرة» ابن هشام (طبعة فستنظد) ص ۲۳۰؛ Andrae. a. a. O., p. 48

(٣) اى سُراقة بن جُمْنُهُم؛ انظر دسيرة، ابن مشام ص ٣٣١ وما يليها؛ وكذك أبر حاتم الرازي، داعلام النبرة، ص ١٤٤ قارن ايضاً A. Sprenger, Das :Leben

(اشپرنجر، وحياة محمد وبينه) und die Lehre des Moh. II. p. 547.

(غ) انظر التعليق الثاني على الشذرة رقم ٩. (ه) انظر على بن ربنًّ الطبري، كتاب «الدين والدولّة» من ٣٣: عبد المسيح الكندي، والرسالة، من ٢٥، Andrae, a. a. O., p. 56 :مسيرة، ابن مشام من ٧٦٤.

(۱) النصباري واليهود

(۷) اشارة إلى سورة النساء: ۱۵۷.

(٨) انظر فيما بعد .

القليلة من نقلة (۱) هذه الأشبار عنه أمكن وأجوز، بهجبة الوضع الذي وضعه والقانون (۲) الذي قتَّـنه في المباهنة والمكابرة (۱۳». (صر ۹۰ س ۱۱ وما يليه(۱)).

### -14-

قال الملحد: «إن الملائكة الذين أنزلهم الله تعالى فى يوم بدر لنصرة النبى (صلى الله عليه وأله) بزعمكم، كانوا مقلولى الشوكة قليلى البطشة على كثرة عددهم، واجتماع أيديهم وأيدى المسلمين فلم يقدروا على أن يقتلوا زيادة على سبعين رجادًه، وقال بعد ذلك: «أين كانت الملائكة فى يوم أحد لما توارى النبئ (صلى الله عليه وآله) ما بين القتلى فزعاً، وما باله لم ينصروه فى ذلك المقام (١٩٥٠)، (ص ٩٣ مل وله)

(۱) يمكن أيضاً أن نعتفظ بما هو مكتوب هي المخطوطة وانظانه إذ نصابف مثل هذه I. Friedländer, Qirqisàni's Polemik gegen القراحة لدى القرضائي؛ انظر Islam, in, Frestschrift I. Goldziher (Strassburg 1911) P. 109, note 4.

(۲) ومما هو جدير بالملاحظة أن ابن الراوندي يسمى ما اشترعه النبي باسم وقانون» ولابد أن يكون استعمال لفظ وقانون «ادراً في الكتب الدينية القديمة ونصائفة لدى مؤلف الرد ص ۸۷ س ۹. ويقصد بلفظي وقانون» و دوضع» اللذين يحس ابن الراوندي أنها غريبان (ووضع» مأخوذة من ترجمة أحد الألفاظ اليونانية) نوعاً من السخوية.

(٢) طعن في «الإجماع».

(٤) في ص ٩١ س ٧ - ٩ صورة أخصر لهذه الشذرة.

 (٥) فيما يتعلق بما يقول به عبد المسيح الكندى مشابهاً لهذا، انظر بعد الفصل السادس. وأما قوله (ابن الراوندي) في إخبار النبي (صلى الله عليه وعلى آله) عن بيت المقدس وإعطائه علامته الناس، إنه مَشْرق بذلك؛ لأنه يمكن مسيره إليه من مكة، ومشاهدته له، والعود من ليلته، القرب المسافة بين مكة وبينه. فالجواب أن يصيرة الملحد في علومه، مثل يصيرته بالطريق ما بين مكة وبيت المقدس وكفي بذلك جهادً وسُشْفنة عين (١) (ص ١٤٤ س ٤ وما يتلوه).

#### -10-

[قال الداعى]: وأما حكايته عن بعض دافع النبوات: وإن الكلام مستملى عن الوالدين صحاعداً قرنا فقرنا إلى مالا نهاية له، فليس للخاق إلى(ا)،.... وشبه ذلك بأمسوات الطيور، ويلوغها غرضها فيه، وأنه إذا كان موجودا في الطيور ما يفعل ذلك، كان في الناس أمكّن وجوداً فهذا تشبيه باطل: لأن أصوات الطيور، وسياحة الإوزّ، وتعلق الطفل للرضم بالثلثي معا

<sup>(</sup>۱) انظر فیما بعد. (۲) کما یذکر الداعی، یقول ابن الراوندی پمذهب قدم العالم. وقد تناول ابن الراوندی

هذه السالة بالتفسيل في كتاب «التاج»، (انظر الفياط، كتاب «الانتصار» ص ٢، ص ٧٧. وما يليها: كذلك الأسعري، قارت Ban al - Ashari (Lpzg. 1876), p. 68 unten.

الأشعري]، متخذا وجهة نظر الدهرية.

-17-

وأما قوله (ابن الراوندي) لمن يقول بالنبوات: حضرونا عن الرسول كيف يفهم مالا تفهمه الأمة: فإن قلتم إنه بإلهام، ففهم الأمة أيضاً بإلهام: وإن قلتم بترقيف، فليس في العقل ترقيف (٢)ه. (ص ١٤ س ١٦ وما يليه).

-14-

وأما قوله (ابن الراوندي) في النجوم: «إن الناس هم الذين وضموا الأرصاد عليها حتى عرفوا مطالعها ومقاربها، ولا حاجة بهم إلى الأنبياء في ذلك». (صن ٩٥ س ٣ وما يليه (٢))

-14-

قال ابن الراوندي على سبيل الهزء: «إنه يلزم من يقول بالنبوة، أن ربهم أمر الرسول أن يُعلمهم صبوت العيدان. وإلا فمن أين يُعرَف أن أمماء

- (١) يناقش ابن الراوندي هنا الرأى القائل بأن اللغات ترجع إلى الأنبياء.
- (٢) انظر فيما بعد.
- (٣) فيما يتعلق بتصديق ابن الراوندي بالنجوم، انظر كتاب «الانتصار» للخياط ص١٠٣.

الشاة إذا جفَّت وعُلِّقت على خشبة فضُريت، جاء منها صوت طيب؟!». (ص ٩٧ س ١٣ وما يليه)

#### -14-

وقد سقنا جواب الرسالة الموسومة د بالزمرذة». وهى خزفة مكسورة حسبما فتح الله تعالى لنا فيه. ونحن نقول قولا يشهد الله سبحانه على حقه وصدقه: إن ابن الراوندى، الذى عمل الرسالة، مصيبته بعقله، أعظم من مصيبته بدينه (۱). فإنه تتبع الأنبياء عليهم السلام، الذين هم ملوك الديانات، بالنقص. ومعلوم أنه لو كانوا على ما يقول الملحدون، مبطلين في النبوة، لكان فيهم من المنفعة الظاهرة في سياسة الخاق، وتحصين دمائهم وأموالهم،

(١) وبعثل هذا يحكم الفياط (كتاب «الانتصار» ص ١٧٣ س ١) على ابن الرابندى وبما ضررت بذلك غير نفسك» - ويقول البلغى عن ابن الرابندى (فلنرة «الفيرست»، 120 كلاك الملكور ص ٢٦): وكانا علمه أكثر من عقاء، ويظهر أن هذه التبارة كانت تضرب مثلا العقيين والملاحدة، فيقال مثلا عن أحمد بن الطبب السرّحسي 
(«الفهرست» ص ٣٦٠ س ٢٦): وكان الغالب على أحمد بن الطبب، علمه لا عقاء يتقول لنا الروايات (كتاب «الأغاني»، البراء الثامن عشر ص ١٧): ابن خلكان، ج ٢ ص 
(١) إن ابن المقتم تحجب من زيادة عقل الفليل بن أحمد على علمه بينات تجب الفليل 
لـ COpera di Ibn el من زيادة عقل الفليل بن أحمد على علمه بينات تجب الفليل 
لـ L'Opera di Ibn el من ياسمة). 

Muqaffa, RSO, XIII, p. 246. وبنع قويهم من ضميفهم، ما يمنع عن تتقصهم وبتابهم. وبتكيل هذا اللحد عن البراهمة في هذا الباب بزعمه (أ)، لا يوجب له منهم ثراباً في الدنيا ولا في الأخرة. بل المحصول منه، إحداد شفار القتل انفسه، لو كان حيا، وألسنن اللعن والخزى إليها ميتا. فإن الذي أتعب خاطره وسره في شمرً، يكون نتيجته في الحياة الذل والقتل، وفي المات الخزى واللعن – لخاسرُ المنققة، ظاهر الشقوة، وقلُ هل تُنتِّبُكم بِالأخسرين أعمالاً؛ الدينَ ضَلُّ سَعيْهم هَي الْحَسِينِ المَاتُذَي والدين عَمالاً؛ الدينَ ضَلُّ سَعيْهم هَي الْحَيْوة الدَّنيَ والمُيْع). (١٨ : ١٠٤/ ١٤٠٤). (ص ٨٨ س ٢ وما يليه).

<sup>(</sup>١) أي أن ابن الراوندي ادعى أرات الإلحادية على البراهمة

# القطع الأخرى

#### - 4.-

ومنها (أى كتب) كتاب يعرف بكتاب «الزمرذ» ذكر فيه آيات الأنبياء عليهم السلام كآيات إبراهيم وموسى وميسى ومحمد صلى الله عليهم، فطعن فيها وزعم أنها مخاريق، وأن النين جاوًا بها سحرة مُسَخْرقون، وأن القرآن من كلام غير حكيم، وأن فيه تناقضاً وخطأ وكلاماً يستحيل؛ وجعل فيه بابا ترجمه دعلى المحدية خاصة، يريد أمة محمد صلى الله عليه.

(الخياط: كتاب والانتصار» ص ٢ وما يليها). .. ويوضعك كتاب والزمزة، تطعن فيه على الرسل وتقدح في أعلامها

ويوضعك قيه بابأ ترجمته: دعلى المحمدية خاصة، فهذا مذهبك وهو قولك (١٠) (الضاط، نفس الكتاب ص ١٩٧٣).

#### - 11-

قال المؤلف (ابن الجوزي): ورأيت بخط أبى الوفا بن عقيل، قال كان الغبيث ابن الريوندى قد سمى كتابه الذي اعترض به على الشريعة الإسلامية المعصومة عن اعتراض مثله من الملحدين كتاب «الزمرد»، فأخذ

<sup>(</sup>١) يشابه هذا ما هو موجود ص ٥٥١ من الكتاب نفسه.

أبو على الجباني (هكذا!) يعيبه في تسميته بالزمرد، ويذهب إلى أنه أخطأ وجهل في تلقيب العلم بالجواهر، وأن أهل العلم لا يعيرون العلوم أسماء ما دونها؛ والجواهر تاقصة بالإضافة إلى العلوم، فأزرى عليه بذلك ظناً منه أنه قصد تلقيبه بالزمرد إعارة له اسم النفيس من الجواهر. قال ابن عقيل: فوجينا في بعض كلامه من كتاب آخر ما أبان به عن غير ذلك مما ظنه أبو على، فقال: «إن الزمرد خاصة هي أنه إذا رأه الأفعى وسائر الميات عَمِيتَ»، قال: «فكان قصدى أن الشبّة التي أوبعتها الكتاب شُعى حجج المتجبع،، فاعتقد ما أورده عاملا في حجج الشرع حسب ما أثر الزمرد في حمجة الميات (ابن الجوزي: «المنتظم في التاريخ» نشر هـ. رتر في «مجلة الإسلام» سائل الحواليات (ابن الجوزي: «المنتظم في التاريخ» نشر هـ. رتر في «مجلة الإسلام» الله الكتاب عشر سنة ١٩٣٠ من ٢ س ٩ وما يليه) (١).

- 27-

نجد في كلام أكثم بن صيفي (٢) أحسن من: «إنا أعطيناك الكوثر». (سورة ١٠٨ : ١) (الكتاب السالف: ص ٤ س ٩ - ١٠) (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر بعد ص ٦ - وتذكر هذه القطعة بنص مشابه في كتاب دمعاهد التتصييص، (انظر نبيرع، الكتاب الذكور ص ٢٧) بوصفها اقتباسا عباشراً من كتاب الزمرة (٢) انظر رتز في هذا المؤضع - كتلك (٢) انظر رتز في هذا المؤضع - كتلك (٢) I. I. Reiske, De Aktamo Philosopo arabico (Lpzg . 1759).

<sup>(</sup>٣) انظر فيما بعد.

إن الأنبياء وقعوا بطلسمات تجذب كما أن المغناطيس يجذب. (الكتاب السالف: ص ٤ س ١٠ - ١١) (١).

#### - YE-

وقوله (أي النبي) لعَمَّار (؟): تقتلك الفئة الباغية، فإن المنجم يقول مثل هذا. (الكتاب السالف: ص ٤ س ١٥) (؟)

#### - YO-

قال أبر على الجبائي: ٥٠٠. ويضع كتاباً في الطعن على محمد صلى الله عليه وسلم وسماه «الزمرة» وشتم رسول الله صلى الله عليه وسلم في سبعة عشر موضعاً من كتابه ونسبه إلى الكنب، وطعن في القرآن، (ص ٥ سر ١ - ٢).

#### - 27-

وقد كان ابن الريوندى وأبو عيسى محمد بن هارون الوارق الملحد

<sup>(</sup>١) كذلك في دمعاهد التنصيص، (انظر تيرج ص ٢٧): «إن الأنبياء كانوا يستعبدون الناس بالطلاسم».

<sup>(</sup>۲) انظر رتر في هذا الموضع. (۲)

<sup>(</sup>٣) كذلك «معاهد التنصيص» في الموضع المذكور.

أيضًا يتراميان بكتاب والزمرذ، ويدعى كل واحد منهما على الآخر أنه تصنيف، وكانا يتوافقان على الطعن في القرآن (ص ٣ س ٥-٨).

# ٤ - تا ليف الكتاب

بافتراضنا أن مؤلف الرد سرد المقتبسات من كتاب «الزمرذ» بنفس الترتيب الموجود في النص الأصلى المؤلف فإننا نستطيع أن نرتب القطع المختلفة المنفودة مم الأجزاء الرئيسية التالية من الكتاب مكذا:

١ – سمو العقل على النقل (الشذرة رقم ٣، ٤)

٢ - نقد الإسلام:

(أ) الإسلام والشريعة الإسلامية تتناقض مع العقل (رقم ٥، ٦)
 (ب) معجزات محمد

، . . . (a) فروض عامة (رقم ٧)؛

(a) تواريخ المعجزات (رقم ٨، ١١، ١٣، ١٤)؛ ومن

بين المعجزات التي يعدها المسلمون دلائل على نبوة محمد القرآن نفسه: نقد إعجاز القرآن (رقم ٩، ١٠).

(جـ) نقد التواتر في الإسلام (رقم ١٢).

٣ - العلم ضد النبوة.

(أ) الكلام الإنساني حادث بطبعه (رقم ١٥)؛ ولا يرجع في أصله إلى الأنبياء (رقم ١٦).

(ب) والفلك والموسيقي (رقم ١٧، ١٨) لا يرجعان في أصلهما إلى الأنبياء.

وعلى هذا النحو تترتب القطع الأخرى الباقية. فالقطعة رقم ٢٢ تتصل بنقد عقيدة إعجاز القرآن (رقم ٢، ب، ٥) ورقما ٢٣، ٢٤ من المحتمل 
أن يرتبطا بالجزء الثالث الرئيسي، وهذا كله يتفق مع ما يرويه الخياط (رقم ٢٠) من أن الكتاب يحوى بابا ترجمه دعلى المحمدية خاصة». ولهذا فمن 
المحقق أن الجزء الثانى الرئيسي هو الذي استثار الجبائي أيما استثارة 
(رقم ٢٥)، والجزءان الأول والثالث الذان فيهما يفصل القول هي سمو العقل 
وفي معظم الأنبياء موجهان ضد عامة الأديان القائلة بالوحي.

وعنوان الباب الذى ذكره الفياط باسم دعلى المحدية خاصة ، يحتاج إلى عناية أكبر. فالفياط يذكر فى كتابه كتاب «الزمرد» فى مواضع ثلاثة، وفى كل مرة يشير إلى هذا العنوان بحسبانه فضيحة العؤلف (١). ومن الكفر فى نظر المسلم أن يرى دينه يسمى إلى اسم صاحب الديانة. فابن الراوندى يريد من هذا أن يؤكد أنه لا يعد من الأمة الإسلامية أعنى أنه يقف موقف البراهمة. ولهذا فإن تسمية الأروبيين للإسلام والمسلمين باسم المحمدين والمحدية بها نرع من الاستهزاء أن على الأقل كان فى الأصل بها ذلك.

وابن الراوندي يذكر أراءه الخاصة على لسان البراهمة، وسنبحث في قصل من القصول التالية بأى حق فعله. وبهذه المناسبة نقول إن ملاحظة مؤلف الردَّ مهمة، وهى أن ابن الراوندي أورد في كتابه حجج من يقولون

<sup>()</sup> انظر القطعة رقم ۲۰ – أما أن الفياط كان يرى في هذا العنوان فسقاً كبيراً هناك جلى كل الجلاء، حتى إن يضيف إلى ما يقول الكلمات التفسيرية الآتية، ديريد أمة محمد صلى الله عليه، وفي المؤضعين الآخرين الذين فيهما يذكر كتاب «الزمرة» (ص ١٥٥ – ٧٢) لا يعمل دليلا أخر على شناعة الكتاب غير عنوان هذا الباب.

بالنبرة وكذلك حجج من ينكرونها (البراهمة - رقم ٢). ويقول أيضاً إنه أعرض عن إيراد ما بكتاب ابن الراوندى من حجج الأولين ويذكر بصراحة أن مقتبساته تقدم الكتاب في صورة ناقصة.

ولنقارن ذلك الكتاب الوحيد الذي يكاد يكون قد حفظ بأكمله لابن الراوندي وهو وفضيحة المعتزلة. ففي هذا الكتاب أيضاً لا يعرض ابن الراوندي أراءه عرضا بل يفصلها أثناء جداله مع المعتزلة الذين يذكرون مذاهبهم مع اقتباسات كثيرة مفصلة. ويجب علينا أن نستنتج، في احتمال قوى، مما يذكر في القطعة رقم ٢، أن أراء الكتاب كانت مصوعة في قالب أسئلة وردود بين البراهمة والمسلمين أي المؤمنين بالنبوة، وغُني عن البيان أن مؤيدي النبوة يبدون هناك في صورة نحيلة (١).

وليس من المحقق أن تفسير اسم وكتاب الزمرذ» (رقم ٢١) موجود حقاً في الكتاب نفسه. والملاحظة التي نجدها عرضاً لدى الكتّاب الإسلاميين من أن الافاعي تسيل عيوبُها (٢) إذا وقع بصرها على الزمرذ، سيستخدمها

<sup>(</sup>١) لبداية القطعة رقم ٣ علاقة محتملة بطريقة تأليف الكتاب هاتيك. فخصوم البراهمة الذين هم موضوع العديد هذا وأنه قد ثبت منتنا وعند خصوصة لا يدكن أن يكنونا غير مؤيدى النبرة القائلي بصحته! وعلى المكس من ذلك فإن روود قظ خصصه في القطعة رقم ١٠ يحتمل تفسيره على ويه أخر: انظر القصل الثامن.

رم ما بالمسلسفية على إلى الهرائيل المتعلق العلى ( ۱۲۷ (بما الرازي) ! التيفاشي ( ۲) قريبين كتاب «دوماني المقلوقات ( ۱۲۷ (بما الرازي) ! التيفاشي المتعلق ) المتعلق المت

ابن الراوندى ليقارن بها تأثير الكتاب في القراء المؤمنين. وكنا نود أن نرى ملموظة مثل هاتيك في مقدمة الكتاب. ولكن ابن عقيل الذي يذكرها في ثنايا نص ابن الجوزي يقول صواحة إنه لم يقرطها في رد الجبائي الذي استخدمه ولكنه أخذها من كتاب أخر لابن الراوندي (۱)، وما يقوله عبد الرحيم العباسي من أن هذا الاقتباس موجود في كتاب دالزمرة، نفسه، لا

= المنسوب إلى المجريطي (طبعة هـ. رتر، لييتسك سنة ١٩٣٣) ص ٣٩٧. واقتباسات القزويني وابن البيطار عن الرازي هي عن كتابه والخواص، (مخطوطة القاهرة، فرع الطب رقم ١٤١؛ وتوجد نسخة حديثة لدى مجمع تاريخ الطب والعلوم الطبيعية ببراين) حيث يُرجِم إلى ابن ماسوية كأقدم مصدر. وهاك النص كما في النسخة ص ١٤ «زمرد: قال ابن ماسوية: إن وقع عين الأفعى على الزمرذ الفائق سالت عينها على المكان، ومثل ذلك ما يقوله جاير بن حيان في كتاب «الخواص» (مخطوطة ولي الدين رقم ٢٥٦٤) ص ١٨ في أسفل: دومنها أن الأفعى البلوطي الرأس إذا رأى الزموذ الخالص عمى وسالت عنها لوقتها وجنا سريماء، وعلى المكس من ذلك لا تحوى كتاب «الأحجار» لأرسطو أي ذكر لهذا الفعل الغريب للزمرذ (انظر يوليوس روسكا، كتاب الأحجار لأرسطو ص ١٣٤، طبعة هيدلبرج سنة ١٩١٧). والبيروني هو الوحيد الذي لا يصدق هذه المسألة. ففي كتابه دالجماهر في معرفة الجواهر» (مخطوطة سراي: قرع الطب رقم ٢٠٤٧) ص ٢٤٩ يقول: وومنها ما أطبق الحاكون عليه من سيلان عيون الأفاعي إذا وقع بصرها على الزمرذ حتى بون ذلك في كتب الخواص وانتشر على الألسنة وجاء في الشعر..... ومم إطباقهم على هذا لم يستقر [الصواب: تسفر] التجربة عن تصديق ذلك؛ فقد بالغت امتحانه بما لا بمكن أن يكون أبلغ منه من تطويق الأفعى بقلادة زمرذ ومن فرش سلته به وتحريك خبط أمامه منظوم منه مقدار تسعة أشهر في زماني الحر والبرد ولم بيق إلا تكحيله به؛ فما أثر في عينيه شيئاً أصلا إن لم يكن زاده حدّة يصره.

(١) لم يصل إليه إلا عن طريق رد على هذا الكتاب. انظر الفصلين السابع والثامن.

كلام ابن الجوزي، وعلى هذا فنقة أقواله مشكوك فيها، والواقع هو أن ابن الراوندي عبر بنفس الكلمات التي ذكرناها أنفأ في كتاب له متأخر عن كتاب دالزمرذ».

قيمة له بإزاء القول السابق، ذلك لأن معرفته بكتاب «الزمرذ» صادرة عن

وممكن جداً أن تكون إحدى عبارات دبياجة الكتاب قد حُفِظَت لنا.
فمن المستطاع أن يكون مؤلف الرد قد أراد فى الاقتباس الشعرى رقم ٤ أن
يعبر عن إمابة ابن الراوندى القوية بالعقل. ومع هذا فيبقى من غير الراضح
لماذا كانت هذه العبارة مسجوعة (مطارا، منارا)، فلا مؤلف الرد ولا ابن
الراوندى يستعمل السجع. ومع ذلك فنستطيع أن نزعم فى شئ من اليقين
أن العبارة كانت موجودة فى مقدمة كتاب ابن الراوندى التى كانت مكتوبة
بالسجع. فإن مدح العقل كان مذكوراً هناك حقاً (١).

# ٥ - تحليل محتوى الكتاب

يبدأ ابن الراوندى كتابه بالعقل الإنساني فيمدحه ويسهب في إطرائه بحسبانه السبيل الوحيد المعرفة (قطعة رقم ٤). وعلى هذا فلايد لخصومه أن يتفقوا معه على أنه أعز ما يملك الإنسان، وأنه الملجأ الوحيد لتقويم الاشسياء (رقـم ٣ في الــبدأ) بل إن الرسـول نفسه قد شهد بسمو العقل

<sup>(</sup>١) فيما يتعلق بالنثر المسجوع في الكتابات الإسلامية انظر أقوال ج. برجشتريسر في Islamica المجلد الرابع سنة ١٩٦٠ عن ٢٨٥ مها يليها.

(رقم ٦) (١) والعقل هو الذي يمتحن قيمة النبوة: فإما أن تتفق نعاليم النبى مع العقل وحيننذ فلا لزوم لها؛ وإما أنها تتناقص وإياه وحيننذ فهي باطلة (رقم ٢). ووحي محمد المزعوم في تعارض وتناقض مع العقل شنيع (رقم ٢). إذا فما معنى هذه الأوامر الدينية العديدة المغورضة على المسلم من وضوء وصلاة وطوافر حول الكعبة وزيارة للأماكن المقدسة؟ هنا يضع ابن الراوندي نفسه فوق أحكام الشريعة الإسلامية في إزدراء وجرأة غريبة (رقم؛).

وفكرة الوحى إذا قومناها بمعيار العقل دنست وشاهت. وهناك أناس يرجعون مصدر العلوم والفلك والموسيقى (رقم ١٧، ١٨) وحتى الكلام

(١) لعله يشير إلى العديث المري مبكراً الذي يمثل العقل كاول ما خلق الله. انظر:
اجباتس جوابتسمير: «المناصر الاقاطونية المعدنة والغنومية في العديث، «مجلة
المراسات الاشورية المجلد الثائر والمشرين سنة ١٠٠٩ ص ٢١٨ وما يليها [انظر هذا
المراسات فكتابنا: «الترات البياناني في العضارة الإسلامية» ص ٢٠٨ و ١٩٤٢. القامرة
سنة ١٩٠٤، وهو يذكر كثيرا في القرن التاسم، شالا جابر بن حيان في كتاب «الموازين
الصغير» (برتل، «الكياء في العصور الوسطى» المجلد الثالث، ص ١٠٠ من النصوص
العربية): أحمد بن حائم (المتوفى حوالي سنة ٢٠٠) تبماً لما يقوله الشهرستاني في
عبد الله محمد بن على الترمذي (المتوفى سنة ٢٠٠) تبماً لما يقوله الشهرستاني في
عبد الله محمد بن على الترمذي (المتوفى سنة ٢٠٠)، كتاب «الأكياس والمغنرية»
(مضلوطة بمشية ماليا القطامية فرح التصوف تحت رقم ١٠٤؛ ولدى مكتبة المولة
البروسية بيران مسرية شمسية منها)، ورقة بد الراغب الاصفهائي: كاب «تفصيل النشائية» (بيروت سنة ١٢١)، عس ١٠ و يفيما يتمان يتقير المعتزلة المقال الخطر مثلاً المتانس والمعتزلة المثالة المتانس «اتباعات المفسرين المسلمين» من ١٢٠.

الإنسانى (رقم ١٥) إلى الانبياء. ولكن هذه ليست فى حاجة إلى قوة فوق قرى الإنسان، وكما يقول ابن الراوندى فى كتاب آخر اسمه دالفريده لم يُدع إقليدس وبطليموس النبوة مطلقاً (١).

قالانبياء في نظر ابن الراوندي ليسو إلا سحرة مُمَـَّـرَ قِينَ (رقم ٢٢ - ٢٣)؛ والمعجزات التي تروي عن محمد قائمة على الاكانيب التي اخترعها المتأخرون والمقوم (رقم ٧؛ كذلك رقم ٨، ١١) (٧). هذا إلى أن بعض هذه المعجزات مضحك لدرجة أنها لا يمكن أن تروي بهذا الوصف. وما أضعف شوكة مؤلاء الملائكة الذين حاربوا في صف محمد والمسلمين في يوم بدرا رأين كان مؤلاء الملائكة في يوم إمدا؛ (رقم ١٢).

والسبب الذى يمكن افتراضه لتطيل عناية ابن الراوندى بنقد معجزات محمد هو أنها منذ زمان منقدم كانت تعتبر برهانا ساطعاً على نبوته، وقد شغلت فعلا المركز الأول فى البحوث الكلامية فى النصف الأول من القرن الثالث ("). لقد أقبل أهلاً السنة من المسلمين على أخبار العامة عنها وعنوا بتصنيف مؤلفات خاصة فيها. وأفرد على ابن ربّن الطبرى

<sup>(</sup>١) والإسلام، Der Islam المجلد التاسع عشر سنة ١٩٣٠ ص ١٢ وما يليها.

<sup>(°)</sup> لم ييق لدينا معظم نص نقد ابن الراوندى للمعجزات. وبراف الرد يقتصر على سرد ما نقضه ابن الراوندى من أخيار. ولهذا فإن المؤلف لم يذكر نقد ابن الرواندى لمجرة الإسراء (رقم ۱۶). أما افتراض جهل ابن الراوندى للبعد بين مك وبيت المقدس فلا يصدق قطعاً. فينا كما في مواضع أخرى سوء فهم مقصود لاقوال ابن الراوندى. فما كان الفياط في رده على فضيحة المتراثة أن يثر منا اللوم.

للمعجزات فصلا خاصاً في كتاب «الدين والدولة» (١)، ويذكر ابنُ سعد في الجزاء الأول من «طبقاته» كل ما وصل إليه من روايات عنها تحت عنوانه: علامات النبوة، ونجد لدى الجاحظ المرة الأولى عنوان: «دلائل النبوة» (١)، وهي العنوان الذي سنزاه يتكرر كثيراً في العصور التالية (٢)، وعلى المكس من ذلك لم يكن المعتزلة يسرفون في إعطاء أهمية كبرى للمعجزات: «هم لم يذكرها على الإطلاق؛ لكنهم اعترضوا على استغلالها كبرهان على بعثة الرسول، ووجهوا هذه الاعتراضات في الوقت نفسه إلى أهل السنة الذين ناصبوهم العداء (١). ورفض الشطام خصوصاً هذا النوع من المعجزات بوصفه غيرً متفق مع الإسلام (٩).

<sup>(</sup>١) طبع الأستاذ أ. منجانا، بالقاهرة سنة ١٩٢٣ ص ٢٩ وما يليها.

<sup>(°)</sup> ولمى نفس الموضوع كذلك كتابا الجاحظ اللذان اقتبس منهما في كتابه «الصيوان» (طبعة القامرة سنة ١٣٣٣) جـ ١ ص ه: وهما كتاب «الصجة في تثبيت النبرة» وكتاب القرق بهن النبي والمتنبي، والفرق ما بهن الصيل والمضاريق وبهن الصقائق الظاهرة والأعلام الهامسرة».

<sup>(</sup>٣) انظر على الفصوص كتاب «دلائل النبوة للبيهقى»، طبعه فى أبسالا الاستاذ نيلاندر Nyllander سنة ١٨٨١ كذلك اللوردى: كتاب «أعلام النبوة» (طبعة القامرة سنة ١٣١٨)، وإبو حاتم الرازى: كتاب «أعلام النبوة» (مضلوطة الهنداني).

<sup>(</sup>٤) تبعاً لما يقوله ت. أندريه في نفس الكتاب السابق الذكر ص ١٠٩؛ انظر على الفصوص البغدادي: «الفرق بين الفرّق» ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>ه) انظر كذلك القصل السابع فى نهايته – أما المعتزلة المتأخرين طليسوا متطرفين إلى ماتيك الدرجة فيما يتملق بهذه المسألة. وحينما يقال إن الجبائى كان يؤمن بمعجزات مثل تسبيح الرمال وتأوه جذع النخلة وكلام الحمل المشوى (انظر أندريه نفس الكتاب ص ١٨: وهو لا يذكر المصدر ويا للأسف القعل هذه الرواية ترجع إلى رد الجبائى على كتاب =

وكان النقد المنيف الذي أثاره ابن الراوندي ضد التواتر (۱)، نظيرُه موقف المتطرفين من المعتزلة الذين أنكروا قيمة «التواتر» البرهانية. فكانوا يقولون (تبعاً للايجي) (۱)؛ من الممكن أن يكنب واحد من يبين رجال التواتر. وتبعاً لهذا فمن الممكن أيضاً أن يكنبوا جميعاً لأن كنب البعيع ما هو إلا كتب واحد بمفرده. ولهذا فإن اللفظ الذي يستخدمه ابن الراوندي فيما يتملق بهذا وهو: «المواطأة على الكتب، قد أحدثه المعتزلة من قبل (۱). أما أن طابع مجوم ابن الراوندي يختلف عن موقف المعتزلة من حيث المبدأ، فذلك مما لا يحتاج إلى تبيان.

وهذا الإنكار نفسه يتعدى التواتر إلى «الإجماع». فما أمر به النبي

الزمرة لابن الراولدى. إذ لا مندوعة له من الراقوف في صف المؤودين للمجوزات في
 حربه مع ابن الراوندي: انظر أيضاً التغريق الثمانق وكذلك أينما وجد بين معجزات العمل
 ومعجزات العلم المؤلف الإسماعيلى للرد الذي لدينا؛ وانظر بعد القصل التاسع.

<sup>(</sup>۱) حارب الاشعرى ابن الراوندى فى كتابه المسمى باسم: دكتاب النقض على ابن الراوندى فى إبطال التواتر وفيما يتعلق به الطاعنون على التواتره - س. ف. إُسْبِتًا: ومن تاريخ أبى الحسن الاشعرى، (لييتسك سنة ١٨٧٦) ص ٧٧ وقم ٧٣.

<sup>(</sup>٢) انظر أندريه، نفس الكتاب، ص ١٠٩ من أسفل – فيما يتعلق بالنظام انظر على الضمومي النفدادي: «الفرق» ص ١٢٨ وما يليها.

<sup>(</sup>٣) انظر على الفصيص اجناتس جولتسيير في مجلة «الإسلام» جـ ٣ صـ ١٣ بي ١٤ بيليا – الاصطلاح» جـ ٣ صـ ١٣ بيا ليليا – الاصطلاح» «المبارث «المبارث» الذي المقلي المجرات السيح» لدى المبارغ أن المبارئ («الار رسائل الجاحظ» طبع ا. فنكل I. Finkel من ١٣٠ س ٨٠ النافرة سنة ١٩٧٨) من ١٣٠ س ٨٠ النافرة سنة ١٩٤٨)

من الأهذ بالإجماع قائم على أساس باطل: لأن المسلمين الذين يتفقون في مسألة دينية أن سنّة ما، إن هم إلا شرزمة قليلة بالقياس إلى مجموع الأسم التر تدين بدين موجى به مثل اليهود والنصاري (١).

من هذا النقد. أما في كتاب «الزمرذ» فيهاجم ابن الرواندي نظرية إعجاز

القرآن (٣) ويقول إن فصاحة أكثم بن صيفى تفوق فصاحة القرآن (رقم (١) السالة هنا هى سسالة صلب المسيح. ويمثل ما يقول ابن الراوندي يقول محمد بن زكريا الرازي (في كتاب داعلام النبرة، لابي حاتم الرازي، مخطوطة حسين الهمداني من (۱۲): دارز القرآن يخالف ما عليه اليهور والنصاري من قتل المسيح (طبه السلام). لأن

<sup>(</sup>٢) مجلة والإسلام، المجلد التاسع عشر سنة ١٩٣٠ ص ١٢.

<sup>(</sup>٣) ارجع في مذا إلى أجنائس جوادتسيور، والدراسات الإسلامية، الجلد الثاني من (٢) رابع يلها: ت ١،٤ بن يلها: نفس المؤلف: «اتجاهات المفسرين من ١٠٠ بن يلها: ت أندريه، نفس الكتاب من ١٤ بن يلها: بعد العليم، إعجاز القرآن في مجلة «العضارة إسلامية» تصريح المسالية المقالة المؤلفة المسالية المؤلفة المسالية المؤلفة الم

۲۲): وحتى لو سلمنا بأن معرفة النبى للفة العربية تفوق معرفة جميع العرب، فهل تقوم دعوى الإعجاز البيانى للقرآن حجة على من ليسوا بعرب؟! (رقم ٩). وهذه القطعة مثال قوى للهجمات العنيقة التى قامت بها دوائر الملاحدة ضد القرآن، تلك الهجمات التى أدت إلى تكوين عقيدة إعجاز القرآن. ولا نستطيع أن نفهم مكانةً هذه المسألة الفطيرة فى علم الترحيد الإسلامي، إلا بحسبانها دفاعاً عن نقد عنيف، مثل نقد ابن الراوندى.

ويشير إلى نفس هذا الاتجاه ما هاجمه ابن الراوندي من الآيات التي
عنى بها (مون تفصيل ويا للأسف) مؤلفُ الرد (في القطعة العاشرة) والتي
يرى فيها المسلمون دليلاً آخر على إعجاز القرآن. والشُخلَّام، كما نعرف من
كتاب والانتصاره (۱) – وهو أكثر المتكلمين جرأة وجرية فكر – قد قال وإن
نظم القرآن وتاليفه ليسا بحجة للنبي صعلى اللهُ عليه (۱) وإن تحدى النبي
للإنس والجن (سورة ۱۷، أية ۹۰) لا يتعلق بالناحية التاليفية والنظم،
والدليل على أن القرآن منزل من عند الله إنما هو (كما يذكر الفياط بحق
في رده على ابن الراوندي) في محتواه: ففي القرآن أخبار عن الفيوب التي

<sup>(</sup>۱) طبعة نبيرج ص ۲۷.

<sup>(</sup>Y) مصدر هذا كتاب «فضيحة المعتزلة» لاين الرايندي، ولكن لا داعى للشك في صحة هذا القول لأن الشياط يشير بعرده إليه وفي رده عليه لا يذكر إلا يأى معنى فهم النظام مسألة إعجاز القرآن في الواقع فحسب – وهذا المذهب متقق مع كل ما نعرفه عن النظام ويتشى مع وفضه لأخبار المجزات (انظر قبل). وقارن كذلك الاشعري، «مقالات الإسلاميين، (طبقة ترز) ص ٢٧٠ س١١.

وقعت حقاً فيما بعد (1). ويذكر الفياط (٢) من بين الشواهد التي أوردها النظام لإثبات ما يقول به. الايتين اللتين جعلهما ابن الراوندي في كتاب دالزمرد، موضرياً لسخريت ونقده. هاتان الآيتان هما آية المباهلة (سورة رقم ٢، أية ٤٥) ثم أية فَنَعَنَّوا المُوتَّ إِنْ كُنْتُم صادقين (سورة رقم ٢، أية ١٤). ومكذا المال في الآيات الأخرى التي هاجمها ابن الراوندي في القطعة رقم ١٠ (٣). ويرفض ابن الرواندي نظرية إعجاز القران من ناحيتي النظم والمني.

ويتصل بطعنه في أن القرآن منزل من عند الله ما يقوله في القطعتين رقمي ١٦٠ متلقاً برعمهم أن اللغات ترجع إلى الأنبياء الذين تلقّرها عن الله بوحى منه. وموقف ابن الراوندي من هذه المسالة يتجلى بوضوح في اللهلمة وقم ١٥٠ فهو يرى أن اللغة من طبيعة الإنسان ولها نظيرها في أصوات الصيوان. والطفل يتعلم اللغة من أهل البيئة المحيطة به؛ وتلك عملية لا مبدأ لها. أما الرأى القائل بان اللغات تقرم على الوحى فيعارضه ابن الراوندي في القطعة رقم ١٦٠. ولا مندوحة لنا لفهم هذه المسألة عن وضعها في موضعها من العقائد الإسلامية.

وليس لدينا، ويا للأسف، أراءُ المتقدمين في مسالة تفسير نشاة اللغات. وأقدم خبر وصل إلى علمي فيما يتعلق بهذه المسألة هو هذه الفقرة التي هي أمامنا الآن لابن الراوندي، ولابد أن تكن هذه المسألة قد بحثها

<sup>(</sup>١) كتاب «الانتصار» ص ٢٧ س ١٦: «فأحدها ما فيه من الإخبار عن الغيوب».

<sup>(</sup>٢) نفس الكتاب ص ٢٨ في أعلاها.

<sup>(</sup>٣) انظر التعليق فيما سبق.

المتكلمون والنَّحاة منذ عهد بعيد، وتفسير الآية: وَعَلَم ادَمَ الأسماء كُلَها (رسورة ٢- آية ٢٩)، بعضى أن الله أعطى لادم اللغة، أقول هذا التفسير المتقدمون من النَّحاة كانوا على اتصال، ولى عن طريق غير مباشر، بالمسالة التى شغلت اليهنان؛ هل اللغات بالملبع أو الرضع والإصطلاح. والسيوطى يعرض المسالة عرضاً مُفصلًا في الفصل الأول من كتاب المتيعة ولى أن أقدمها هما أبو هاشم البياشي وأبو العسن الاشعرى وهنا نصادف نفس المصطلحات التي نجدها في قطع ابن الراوندي (١٠). وعنوان مؤلف وهي أل المسادر وهنا الفصل الذي السيوطي هو (ص ه): وفي بيان واضع اللغة وهل هي توقيف وهي أو اصطلاح وتواطؤه.

ومما هو جدير بالذكر أنه إلى جانب الأشعري قال التحويان المشهوران ابن فارس (المتوفى سنة ٢٩٥هـ)، وابن حِنَّى (المتوفى سنة ١٩٦٥هـ)، وابن حِنَّى (المتوفى سنة ١٩٦٥هـ)، وابن حِنَّى (المتوفى سنة ١٩١٥هـ) بنا الفات توقيف من الله. قال ابن فارس فى دالمزهره السيوطى ص ٦: دولمل ظانًا يظنَّ أن اللغة التى دللنا على أنها توقيف، إنما جات جملة واحدة وفى زمان واحد؛ وايس الأمر كذلك؛ بل وقف الله عز وجل أدم عليه السلام على ما شاء أن يعلَّمه إياه مما احتاج إلى علمه فى زمانه، وانتشر من ذلك ما شاء الله، ثم عَلَم بعد أدم من عرب الانبياء صلوات الله عليهم نبياً ما شاء الله أن يعلَّمه، حتى انتهى عرب الانبياء صلوات الله عليهم نبياً ما شاء الله أن يعلَّمه، حتى انتهى

<sup>(</sup>١) فيما يتطق بوضع هذه المسألة في موضعها من الناحية الكلامية انظر كتاب دعذاب الحلاج، للأستاذ ماسينيون ص ١٩٨٨ وما يليها، ويخاصة ص ٧٠١.

الأمر إلى نبينا محمد صلى الله عليه وسلم قاتاه الله من ذلك ما لم يؤته أحداً قبله... ... ... فلا نعلم لغة من بعده حدثت» (١).

وعلى العكس من ذلك دذهبت المعتزلة إلى أن اللغات بأسرها ثبتت امسطلاحاً» (\*). ورايها نو صلة بعيدة بنظرية الوضيع السوفسطائية، ولو أنها لم تنظر إلى هذه المسألة من الناحية الفلسفية البحتة التى تتعدى دائرة القرآن وفي وقوف ابن الراوندى موقف المعارضة إزاء رأى أهل السنة، إنما يقترب من المعتزلة. وهنا لا ينكر أنه كان في البدء معتزلياً، ولكنه في جوابه عن هذه المسألة قد ترك أساس الإسلام وربط مسألة اللغة بمسألة قدم العالم(\*).

وقولهم دتوقيف، الذي أوردناه بمعنى دتعليم (إلهي)، تقريباً (ا)، مأخوذ من قولهم وقّف فلاناً على كذا أي أطلعه عليه. قال ابن فارس: دوقّف

(٢) دالمزهره السيوطي ص ١١ س ١٤ - وانظر أيضاً ص ٩ س ١٥.

(٣) انظر التعليق فيما سبق. (٢) نظر التعليق فيما سبق.

(٤) انظر ماسينيون، نقس الكتاب ص ٢١٨ وأكان هذا المنح (منع استعمال الاسماء، ذلك الاستعمال الذي منحه الله للإنسان) قد عُمل مرة واحدة بون ما تغيره هذا ما يقول به أمصاب «التوقيف» المعرود أنه ثروة تنتقل من جيل إلى جيل بون أن تتغير». ومن أجل هذا فإن ماسينيون يشتق وتوقيف» خطأ من «وقّف». قابل كذلك جوبجوبيه Goguyer. المنهة ابن مالك (بيروت سنة ١٨٨٨) من ٢٣٣؛ مسعيد الكرمي، في ومجلة المجمع العلمي الله عز وجل أنم عليه السلام على ما شاء أن يُعلَمه إياهه (۱)، ومن المرجع أن هذا الاصحطلاح قديم، إذ تصادفه لدى محمد بن زكريا الرازى الذي أنكر، بطريقة مشابهة لطريقة ابن الراوندى. النظرية القائلة بأن اللفات توقيف من عند الله.

ويجانب القائلين بالتوقيف يوجد في القطعة رقم 11 من يفسرون اللغة باتها إلهام. والإلهام مترادف عادةً مع الوحي؛ وابن جنى في بحوثه اللغة الإلهام بعمنى التوقيف والوحى تماماً دون ما أنس فرق (؟). ولمله كان هناك فرق ضنيل بينهما من زمن بعيد (؟)؛ لكن يظهر أن استعمال لفظ إلهام بعمناه العام من أن الناس جميعاً لا يدركون العلوم إلا بإلهام، إنما احتفظ به لأول مرة في اصطلاح الشيعة والفلاسفة فحسب. وفي كتاب «الانتصار» أن من الشيعة من يقول بالإلهام هيزعم أن الناس جميعاً لا يدركون الناس جيعاً لا يدركون العلوم إلا بالإلهام» (أ). وابن الراوندي إنما يتخذ هذا الاستعمال.

وفي كتاب وأعلام النبوة، الذي ذكرناه كثيراً يورد أبو حاتم الرازي الإسماعيلي عرضاً مفصلًا للفرق بين والإلهام، بالمعنى العام وبين والوحى،

<sup>(</sup>١) انظر الصفحة السابقة تطيق ١.

<sup>(</sup>٢) انظر السيوطي، الكتاب المذكور ص ٦ س ٢١ وما يليه، وقارن ص ٩ س ٥.

<sup>(</sup>٣) انظر ماسينيون، نفس الكتاب ص ٧٥٣.

 <sup>(</sup>٤) كتاب «الانتصار» ص ١٥٣ – في مقابل الأثمة والأنبياء الذين يتلقون الوحى
 ماشرة.

الاصطلاح عينه. وختاماً أعرض قطعة الرازى القيمة التي تتفق مع أقرال الرازي حتى في تفاصيلها (٢): وأخبرونا بأي لغة وقف أول إمام من أثمتكم على اللغات؟ وهل في ذلك بد من الرجوع إلى الإلهام؟ على أن إماماً لو عرف

ويعترض على ما يقوله محمد بن زكريا الرازي (١) الذي استخدم هذا

لغة ثم أراد أن يعرفها الناس لما قدر على ذلك إذا لم تكن عندهم سابقةً،

فليس بدُّ من الرجوع إلى الإلهام بنةً بنة - هذا قول اللحده.

(Y) كتاب دأعلام النبوة»، (مخطوطة حسين الهمداني) ص ٧٤٥.

(١) انظر الفصل التاسم.

١٤٩

## ٦ - كتاب رالزمرذ، ودفاع الكندى

والأفكار التى عرضها ابن الراوندى فى كتاب «الزمرد» مطبوعة بشخصيته كل الانطباع، كما يستبين من تحليلنا السابق لهذا الكتاب وتكاد تدل كل قطعة من القطع المعفوظة لدينا على أن ابن الراوندى كان فى البدء معتزليا، وهذا العنصر يطبع أقواله بطابع خاص (۱). وعلينا من جهة آخرى أن نزعم وجود نظائر لطعنه فى الأديان المنزلة لدى غيره من الملاحدة وخصوصاً فؤلاء الذين يسميهم صاحب «الفهرست» (۱) باسم: «المتكلمين الذين يظهرون الإسلام ويبطنون الزندقة». ولم يبق لدينا ويا للأسف من كتبهم ما يستحق الذكر، وإذا يستميل علينا أن نمتمن جدة ابن الراوندى فى تقصيل، وقد اكتشفت طافة إلحاديا الطبيب الفيلسوف محمد بن زكريا الرازى، محفوظاً فى ردّ إسماعيلى عليه (٢). وإنا قد أشرت من قبل كثيراً إلى هذا الكتاب الذى يوقفنا على علاقة وثيقة بينه وبين أقوال ابن الراوندى

<sup>(</sup>۱) يقول الخياط في كتاب «الانتصار» ص ۱۵: «فويل صاحب الكتاب؛ كيف يعيب المنزلة رفو، طجا فر, كتبه كلها إلى كلامها ومسائلها وجواباتها، عجزاً منه أن يأتى بكلام غير كلامها أو سؤال غير سؤالها!».

<sup>(</sup>۲) دالقهرسته ص ۲۲۸ س ۲.

<sup>(</sup>٣) في كتاب وأعلام النبرة، لأبي حاتم الرازي الإسماعيلي (نظر و. إفانوف، ددليل أدب الإسماعيلية، ص ٣٧ وقارن بذلك، مجلة الدراسات الإسلامية سنة ١٩٣٣ من ٤٨٥). والمقصود هنا هو كتاب مخاريق الأنبياء لمحمد بن زكريا الرازي، وأمل أن أقدر على تقديم بحث في هذا الكتاب.

ومع هذا كله فمحترى الكتابين مختلف من أساسه، وبمقارنتهما يستبين أن ابن الراوندى يمتاز بالسير على سننة الكلام وبلغته يتكلم، بينما يتناول الرازى مساوئ الأديان بالطعن والنقد الشديد من وجهة نظر الفلسفة.

أما النظائر العقيقية لكتاب «الزمرذ» فنجدها في مؤلف مو آخر ما يمكن تصورها في». وذلك مو الدفاع النصراني المشهور الذي كتب عبد المسيح الكندي. ومن الجائز ألا يكون هذا الكتاب مو الوحيد، وأن توجد كتب أخرى في هذا الباب تصلح المقارنة. ومع هذا كله فلم ينشر حتى اليوم إلا قليل من كتب التناظر بين النصاري واليهد والمسلمين (ا)، واذا لم يكن بُدُّ من الانتصار على هذا المؤلف وحده في بحثنا هذا.

أما كتاب الكندى فقد ملَّبع للعرة الأولى منذ عشرات السنين وقام بالبحث فيه موير (؟) مؤلفه نسطوري يُدعَّى أنه عاش في بلاط المأمون الذي

() إنظر م. اشتينشنيدر، كتب التناظر والدفاع، في مبلة: ويحوث لمرقة الشرق، المجلد السلم. الساسل . قل السلم في السلم في السلم في المسمور الوسطور . السلم المسلم. Firsteh: Islam und christentum in Mittelater (يرساس سنة ١٩٠٠) التي أشار إلى به الأستاذ شير، فيصح أولاً ووالذات في مناظرة المسلمين المسيحية، ومن لهذا لا يتمان جروض . R. Strothmann (قارن ر. اشترتمان ، R. Strothmann ، مسجلة المستحرقين لقد الكتب 2. مرقم ٩٨٧). نظر كاك ج. جراف Graf ، مناظرات المستفرية والكراس من ١٩٨٩ مناظرات المسارك المنازية والكراس ١٩٨٥ مناظرات المسارك المنازية مناك.

(۲) و. موير ودفاع الكندي، W. Muir: The Apology of al - Kindi لندن سنة ۱۸۷۲، انظر فيما يتطق بكتب أخرى مادة: كندى، الأستاذ ماسينيون في ددائرة المارف الإسلامية، المجلد الثاني من ۱۰۹۷ - وأنا أستخدم النص تبماً لمليمة القامرة، سنة ۱۸۵۵ لابد أن تكون عواطفه نحو المخالفين في الرأى والعقيدة قد احتملت نقد المؤلف المنيف للإسلام. وأقدم شاهد على وجود هذا المؤلف، البيروني، الذي يذكره في تاريخه تحت عنوان: «جواب النصراني عبد المسيع بن إسحق الكندي على كتاب عبد الله بن إسماعيل الهاشمي (ا)». ولهذا فإن تحديد عصره التقريبي ممكن غير أن هناك من الاسباب ما يجعلنا نشك في أنه ألف في أول القرن الثالث. وسلبحث بعد في المسائل الابيبة المتعلقة بدفاع الكندي، وأناقش أولاً سلسلة من الفقرات المتصلة بكتاب «الزمرذ» عن قرب أما فيما يتعلق بصلة هذه الفقرات بعضها ببعض فاكتفى بأن أحيل إلى تصنيف معتويات الكتاب لدى موير.

يتحدث الكندى في عرضه لأعلام النبوة عن معجزات مصد (ص 15 وما يليها). ولكن هذا المرضع عينه من كتاب والزمرد، لم يحفظ لنا إلا باختصار (قطعة رقم ١٨، ١١)، ولهذا فنحن لا نستطيع مقارنتهما مقارنة دقيقة. ومما يسترعي الانتباه أن أغبار المعجزات التي يرفضها الكندى إما لاضطراف في روايتها أو لاستحالة وقوعها في ذاتها، هي عينها التي يذكرها ابن الواوندى في كتاب والزمرة، فأشبار النشب الذي كلم أهبان بن أوس الأسلكي (ص ١٤)، وشاة أم معيد، والشاة المسمومة والميضاة هذه الاخبار كلها يوردها المؤلف في تفصيل متناولا إياها بالتهكم المر (١٤).

وصلة أخرى تتعلق بمسألة إعجاز القرآن (ص ٨٩). وعبارتها في

<sup>(</sup>١) والتاريخ، Chronologie ، طبعة سخاق (لندن سنة ١٨٧٨) من ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الترجمة لدى موير ص ١٤ وما يليها.

هذا متشابهة تماماً، مع هذا الفرق وهو أن ابن الراوندى بعتحن مسألة تفضيل اللغة العربية على غيرها من اللغات بينما يُـزْهـي الكندى بأنه عربى صريع ويفسر تأثير القرآن بأن «الأنباط والاسقاط والعجم والمغفلين والأغبياء الذين لا معوفة لهم باللسان العربيء هم الذين يتخدعون بدعوى إعجاز

القرأن من ناحية نظمه (١).

ومما يسترعى النظر حقاً نقد الكندى لشعائر الإسلام الواحدة تلو
الاخرى. إذ ينظر إليها تارةً من وجهة نظر النصارى، ويؤكد أن المسيع ألغى
شريعة موسى (ص ٩٨ ما يليها): فالختان والوضوه ... إلغ ليست فرائض
واجباً على المره اتباعها، وإنما أقصى ما تبلغ إليه أنها عادات جارية (١٠).
وطوراً يناقض لوازم عقيدة العقل الإسلامية: والكندى يقف طويلاً عند هذه
المسائة: ولو أن العقل ليس هو نقطة الابتداء في منهجه في التعكير، كما هي

العال لدى ابن الراوندى، فإنه له مكانة عظمى عنده. وهائذا أورد النقطة المتعلقة بالحج والبقاع المقدسة (ص ١٠٣ وما مليها)، وهى تذكرنا بعا يقوله ابن الراوندى.

«وأما دعوتك لى إلى حج بيت الله الذي بمكة ورمى الجمار والتلبية

 <sup>(</sup>١) وإنما هذه الحجة المبهرجة هي دعوى مداسة على الأنباط والأسقاط والعجم والمغلن والأغيباء الذين لا معرفة لهم باللسان العربي، وإنما هم فيه دخلاء.

والمطابق والاعبياء الذين المعرف لهم بالمصان العربي، وإنت سم عيد الساسان. (٢) ص ١٠٠٠ دفليس يفعل ذلك لانه سنة واجبة وفريضة لازمة عليه لا يحل له إلا القيام

<sup>(</sup>۱) هن ١٠٠٠ هييس يعمل دى دلا شعه وجيد ورجيسه ارك سوء عياب والتهيه باهل دهره الذي هو بها، بل يفعله على سبيل العادة الجارية عند أهل الزمان والتشبه بأهل دهره الذي هو مقيم بين أظهرهمه.

وتقبيل الركن والمقام، فسبحان الله ما أعظم هذا الكلام (١)؛ لقد جنت بأمر فَـرى كأنك تكلم صبياً أو تخاطب غبياً أو تجادل عبيًا! فليت شعرى أليس هو الموضع الذي عرفناه جبيعا حق معرفته، ووقفنا على أصول أسبابه، وكيف كانت القصة في ثباته وكيف جرى أمره إلى هذه الغاية؟ أولا تعلم أن هذا فعل الشمسية والبراهمة الذي يسمونه النُّسكَ لأصنامهم بالهند؟ فإنهم يفعلون في بلدهم هذا الفعل بعينه الذي يفعله المسلمون اليوم من الحلق والتعرى، الذي يسمونه الإحرام والطواف ببيوت أصنامهم إلى هذا الوقت على هذه الحالة. فلم تزد عليه أنت شيئاً، ولا نقصت منه ذرة. فإنك أخذته بذلك الفعل، الذي سميته النسك، متمسكا بتلك العادة محتنيا تلك السبل إلا أنك تفعله في السنة مرة واحدة في وقت مختلف. وأوائك يفعلونه في السنة مرتين في دفعتين معروفتين عند دخول الشمس أولُ دقيقة من الحُمَل وهو الربيع، وفي دخولها أولِّ دقيقة من الميزان وهو الخريف. ففي الأول لدخول الصيف وفي الثاني لدخول الشتاء. فهم يُضَحُّون كما تضحي أنت؛ وينسكون كنسكك الصنامهم وإنذارهم. فهذا سبب حجك ونسكك ومقامك تلك المقامات وفعالك تلك الأعجوبات. وأنت وأصحابك عالمون أن العرب كانت تنسك هذه المناسك وتفعل هذه الأفعال في قديم الزمان منذ بُـنّت هذا البيت. فلما جاء صاحبك بالإسلام لم نره زاد في هذه الأفعال، ولا نُقَص

<sup>(</sup>١) انظر كذلك من ٢٠، ٢١. ٢٦. ٢٦. ٢٩. ٨٠. ٤ . ١٠ ١٢ في منتصفها، من ٢٠٠ في (علاما، وفكرة والعقل، هنا مأخونة بمعنى معتزلي (انظر بعد في مستهل الفصل التاسم من هذا البحث) كما يستخدم كتاب الكندي غالباً اصطلاحات المعزلة التامة التكوين في الفرن الثالث.

منها شيئاً. غير أنه لبعد الشقة وطول المسافة وتخفيف المؤونة، جعله حَجة واحدة في السنة. وأسقط من التُّلبية، ما كان فيه شناعة، والقصة هي تلك القصة بعينها التي تفعلها السُّمَنية (١) والبراهمية ببلاد الهند إلى هذه الغاية، وتنسك فيها الصنامها. وإني السنصوب قولاً لعمر بن الخطاب، وقد وقف على الركن والمقام، فقال: «والله لأعلم أنكما حجران لا تنفعان ولا تضران؛ ولكنى رأيت رسول الله يقبِّلكما، فأنا أقبلكما كذلك. فإن كان الرواة الصادقون الذين رووا هذه الرواية عنه كذَّبوا عليه فقد صدقوا في ما حكوه عن هذين المجرين، وإن كانوا صدقوا عنه أنه قال ذلك فلقد قال قولا حقاً. فكيفما أردت القول أيها الحبيب لم يخرج عن قانون الحق. فأما ما يريد العائب أن يعيب به من يحلق شعر رأسه ويتعرى ويعدو وبرمي بالجُمُرات، فهذا فعل من قد غرب عقله وأنكر فهمه، ومن يتخبطه الشيطان فقد نجد مساغاً العيب وموضعاً النائب. ولقد احتججنا اكم عند من تابكم بهذا وقلنا إنما يفعلونه من جهة التعبد وليس في التعبد عيب، فأجابنا أن الله عز وجل حكيم ولم يتعبد خلقه بالسنن الفاحشة الشنعة التي تنفير الطباع منها ويستسمجها العقل، بل بالسنن التي يستحسنها العقل ويفضلها... فهل ترى أصلحك الله ورضى عنك أن تدعوني إلى مثل هذا

<sup>(</sup>١) في الأصل: الشمسية، ويمكن تفسيرها بمعنى عُباد الشمس، ولكن الأرجم والأوضح أن نقرأه بدل والشمسية والسمنية، أو والشمنية، ويذكر المؤلف اسم مسماتية، بجانب وبرامخه: عند سرده الفرق المنطقة من ٢٠١١؛ ولمك يجب علينا أن نقرأ مناك إيضاً والشمانية، وهذه المواضع تتصل باقواله الكثيرة في تاريخ الأديان؛ تلك الأقوال التي تقدد على كتابات معزلة القون الثالث في تاريخ الأديان؛

الذى تستشنعه البهائم وتستقيع فعله؟ فإنى أظن بغير شك أنها لو ستلت فأترز لها فى النطق الأخبرتنا بقيع منه الأقعال واستشناعها إياها وأعلمتنا لو أجبنا إلى دعوتك أنا قد ظلعنا تعييزنا وطباعنا... وأما قواك أنك تنظر إلى حُرَمٌ رسول الله وتشاهد تلك المواضع المباركة العجيبة، فقد صدقت أكرمك الله فى قواك إنها مواضع عجيبة؛ وأى عجب أعجب من تلك المواضع عند نوى العقول والتعييز التى يرتكب فيها ما يرتكب من ظلم العقل والتعييز الذى فضل الله به الإنسان على سائر البهائم وأنعم به عليه؛ (١).

وهذه القطعة تذكرنا كثيراً بما يقوله ابن الراوندى فى القطعة رقم ه من كتاب دالزمرذه، حتى يكاد المرء يشعر بأنه يعيل إلى الزعم بأن إحداهما تعتبد على الأخرى من الوجهة الأدبية. والاختلاف الرئيسى هو فى أن البرامعة يبدون لدى ابن الراوندى كمشين لمذهب العقل، بينما يتحدث الكندى عنهم وعن السعنية بوصفهما فرقتين صنفحتهما الشعائر الدينية وأوامرها.

والنظائر تذهب إلى أبعد من ذلك. ففى القطعة رقم ١٣ يسخر ابن الراوندى قائلا لم لَمْ يك الملائكة لمعينة المسلمين في يوم أُحد، ويعرض الكندى (حن 35 وما بعدها) في تهكم شديد غُزوات النبي التي ليست إلا غارات للسلب والنهب، كما هي عادة العرب. أما انتصار بعر الذي يشير إليه ابن الرواندى أيضاً فيتناساه الكندى عبداً، لكنه يكتب عن هزيمة أُحد في تفصيل (ص ٥٠= ص ٥٥ من طبعة القاهرة سنة ١٩٨٢):

<sup>(</sup>۱) من ص ۱۱۳ – ۱۱۲، طبعة القاهرة سنة ۱۹۱۲ – مع بعض تصحيحات النص من عندنا .

وفاما غزرة أحد وما أصبيب فيها من كسر رياعيته السفلى اليمنى وشق شفته وثلم وجنته وجبعته، الذى ناله من عتبة بن أبى وقاص وما علاه به ابن قمينة الليش بضرية قطعت إصبعه، فهذ خلاف الفعل الذى فعله الرب مخلص العالم، وقد سلّ رجلً بحضرته على رجل سيفاً فضريه على أذنه فاقتلمها، فلما نظر السيح مخلصنا إلى ذلك من فضله عمد إلى الأنن فردها إلى موضعها فعادت صحيحة كالأخرى (لوقا ٢٧ : ٥): وإلا عيث أصاب يد طلحة ما أصابها وقد وقاه بنفسه فلو دعا ربه فرد يده إلى ما كانت عليه من صحتها لكانت هذه من إحدى علامات النبوة. وأين كانت الملائكة (١) عن معونته ووقايته من كسر ثنيته وشق ومعى وجهه ...؟».

وأخيراً فلنقارن كذلك قطعةً من كتاب آخر إلحادي لابن الراوندي هو كتاب والدامغ، بفقرة معائلة لها في درسالة، عبد المسيح اكندي. فإن من القطع التي حفظها لنا ابن الجوزي (في كتابه والمنتَّظَم في التاريخ،) من كتاب والدامغ، القطعة الآتية: وبل قرصحد في القرآن) الجنة قال: فيها أنهار من لبن لم يتفير طعمه (سورة ٤٧ : ه١) وهو الحليب، ولا يكاد يشتهيه إلا الجائع؛ وذكر العسل، ولا يطلب صرفًا؛ والزنجبيل، وليس من لنيذ الأشربة؛ والسندس، يغرش ولا يلبس؛ وكذلك الاستبرق، القليظ (سورة ٤٤ : ٣٥) من الديباج، قال ومن تخايل أنه في الجنة يلبس هذا الفلظ ويشرب الحليب والزنجبيل، صار كعروس الأكراد والنبط».

 <sup>(</sup>١) يشبه ما يقوله في حص ٤٦ (حص ٥١ من طبعة ١٩٩٢): «قما رأيت امرأ من الملائكة أعانهم».

وإنا لنحد مثل هذه الأفكار لدى الكندى (ص ١١): «فلا تظلم، أصلحك الله، عُقلك وتبخس تمييزك حقه بغلبة سلطان الهوى الجائر والعصيية. فإنه انما يحون مثل هذا على الأغمار والجهال والأفنان وأهل النقص في الرأى الذين لا عقل لهم ولا معرفة عندهم، ولم يتخرجوا بمطالعة الكتب ومعرفة أصول الأخيار المتقدمة، فهم همج كأجلاف الأعراب المعتادين لأكل الضب والحرباء؛ قد ربوا على الفقر والمسكنة وشقاء العيش في البوادي والبراري تسفعهم سمائم الصيف وزمهرير الشتاء وهم في غاية الجوع والعطش والعرى. فحيث لوح لهم بذكر أنهار خمر وابن وأنواع الفاكهة واللحم الكثير والأطعمة والجلوس على الأسرة والاتكاء على فُرُش السندس والمرير والاستبرق ونكاح النساء اللواتي هن كاللزاؤ المكنون واستخدام الوصائف والوصفاء والماء المعين المسكوب والظل المدود التي هي صفات منازل الأكاسرة، وقد وقع هذا في خُلَدهم - وكان بعضهم قد رأى ذلك في اجتيازهم ومسيرهم إلى أرض فارس - فاستطاروا فرحاً وظنوا أنهم قد نالوه فعلا عند سماعهم إياه قولا وظفروا به فحملوا نفوسهم على محاربة أهل فارس لأخذ ذلك منهم وظفرهم به.. فحاربوا أمة نجسة قذرة كانت قد طفت على الله وتجبرت فسلط جل وعز عليهم من لم يفكروا فيه قط فقتلوهم... وكذلك حكم الله وفعله بالقوم الظالمين ينتقم ببعضهم من بعض، ومثل الأنباط والأسقاط الذين لا خلاق لهم إنما غنوا بالشقاء وربوا مع البقر في السواد...»

ولا أجسر على القصل في مسألة عما إذا كانت صلة رسالة الكندى

الوثيقة بكتاب «الزمرذ» تقوم على رابطة أدبية: فهذه المسألة لا يمكن الإجابة عنها طالما لم تبحث رسالة الكندى من ناحية صحة نسبتها إليه بحثاً المدوية. أما موير، أول من اشتقل بها، فقد أيد صحتها على أساس الأدلة التازيخية. وتبعه في ذلك كازانوقا (۱) وسيمون (۱) ومنجان (۱) وغيرهم. وعلى العكس من ذلك قا ماسينيون في مادة دكندى» بدائرة المعارف الإسلامية المكس من ذلك قا ماسينيون في مادة دكندى» بدائرة المعارف الإسلامية حاسمة تماماً، وكذلك يتسامل جراف (۱) عما إذا لم يكن هدا الكتاب منحولا (۱). وايس لى أن أقطع برأى في مذا الموضوع إذ لا يستطيع ذلك إلا من له إحاطة تامة بالمسائل السيحية العربية ومعرفة دقيقة بالمسائل الدينية من الناحية التاريخية. ومع هذا كله فإنى أعتقد أن البحث الدقيق سيقدم لنا

(١) يول كازانوقا: «محمد ونهاية العالم»، باريس سنة ١٩١٣ ص ١٠٠ وما يليها. (٢) ج. سيمون: «الإسلام والتبشير المسيحي»، جوتر سلو سنة ١٩٢٠ ص ١٠.

<sup>(</sup>r) . منجاناً. دراسات وببروك Woodbruke Studies ، في تقرير مكتبة ويلند ، Bulletin of the John Ryland Library ، منشستر، المجك الثاني عشر سنة ۱۹۲۸ ص ۱۹۶۸ وما طبها.

 <sup>(</sup>٤) ج. جراف: التناظر المسيحى ضد الإسلام، في مجلة «الكراسات الصفراء» Gelbe
 ٨٢٨ ص ٨٩٢٨ ص ٨٩٢٨.

<sup>(</sup>ه) قارن أيضاً د. ه. بانت D. H. Baneth في مجلة متربيص، (اورشليم) المجلد الثانات المدد ١ ص ١٧٥ الذي على معمة الكتاب ببراهين جيدة. فهر بالثانات المدد ١ ص ١٧٥ الذي على المسلم المسلمية في معرض حسن بينما يقلب بالمحلف التائدي فواعد الإسلام الثانية، ولا نستطيع أن نفسر نلك إلا على أساس النواف الرسالة الكتنبة قد شوء هذا اللفاع عن الإسلام – ومن جهة أخرى أعتقد أن القراء الذيبة لمندمة الكتاب تكفي الدلالة على عمر صحة رسالة، الكتاب الكتاب تكفي الدلالة على عمر صحة رسالة، الكتاب الكتاب الكال التعالى الدلالة على عمر صحة رسالة، الكتاب الكتاب الكال المنات المنات التعالى الدلالة على عمر صحة حرسالة، الكتاب الك

فإذا ما ثبت هذا البرهان وقام على أساس قويم فلن يقف شمئ فى طريق زعمنا أن مؤلف هذا الدفاع قد اعتمد على كتاب «الزمرذ» أو الكتب الإلحادية المشابية له. أما إذا اعتبرنا النظائر الموجودة بين كتاب «الزمرذ» والرسالة وحدها، فذلك لا يكفى تماماً لتحمل عب، مثل هذا البرهان. ويجب علينا أن نذكر أنه ليس لدينا إلا شذرات قليلة من كتاب «الزمرذ» ولو كان قد حفظ باكمله، إذا لكثرت النظائر من غير شك.

البرهان على أن رسالة الكندى هذه لم تؤلّف، كما تذكر الرسالة نفسها، في أيام المأمون وإنما الّفت بعد ذلك بكثير فيما يقرب من مُشَدأ القرن الرابع.

أما إذا كان المؤلف قد أخذ حقاً عن كبار الملاحدة السلمين في القرن الثالث فمن السهل تفسير حدة براهيته وعنفها، تلك البراهين التى لا نكاد نجد لها نظيراً في كتب التناظر المسيحية. ونحن حينتذ بإزاء واقعة متشابهة، في الإسلام الحديث، حيث يُهيب المدافعين عن الإسلام في استدلالاتهم على انحطاط المسيحية بنقد الحضارة الاروبية.

## ٧ - البراهمة في كتاب والزمرذ،

كان لكتاب «الزمرذ» أثرة الواضح فى الإسلام. فيينما نُسبَى اتجاهه الخاصُّ نسيانا تاما بقيت ذكرى إحدى مسائله محفوظة. ولم يكن لهذه المسألة من قبل إلا دور ثانوى.

ذكر ابن الراوندى مذهبه وأراءه على لسان البراهمة (۱). واستحضارً بسيط لما نعرفه عن البراهمة ويخاصة ما يذكره المؤلفون السلمون عنهم، يبين لنا إلى أى حد بعدت الصلة بين مذهب كتاب «الزمرة، ومذهب البراهمة. ومن المحتمل كل الاحتمال أن ابن الراوندى لم يتصل اتصالا مباشراً بالذاهب الهندية. ويقول البيرونى – هذا العالم المسلم الرحيد الذى كان له إلمام تام بأحوال الهند وضعه فى كتاب «الهند» (۲) – يقول هذا العالم فى مقدمة كتاب (۲) إن المؤلفين الإسلاميين الذين كتبوا عن أديان الشعوب أعجمية لم تكن لديهم معلومات صحيحة، وقد نقل كل منهما عن الأخر دون تحقيق، اللهم إلا إيرانشهوى (۱) الذي تحدث عن أديان الأمم المختلقة بطريقة

<sup>(</sup>١) انظر القطعة رقم ١، ٢، ٣، ١٩.

 <sup>(</sup>٢) كتاب «الهند» (تحقيق ماللهند من مقولة، مقبولة في العقل أو مرنولة)، طبعة سخاو
 سنة ١٨٨٨، والترجمة سنة ١٨٨٨.

<sup>(</sup>٣) ص ٦ من الترجمة.

<sup>(</sup>٤) ساقصل القول عن هذا المؤلف في مناسبة أخرى.

خاصة واعتماداً على بحثه الخاص. إلا أن أغباره مع ذلك عن الهند لا تتغق وما يتطلبه البحث العلمي. إذ قد اعتمد في ذلك غالبا على أقوال أحد المتقدمين عليه ألا وهو زرقان (<sup>()</sup>). ولم يبق لدينا ويا للأسف شئ من مؤلفات إيرانشهري ولا زرقان. غير أنه من المكن أن يكون المعينُ الذي استقى منه المؤلفون الذين عاشوا قبل البيروني هو في النهاية هذين الرجلين.

ويفرد المسعودي في كتابه دمروج الذهب فصلا خاصاً عن مذاهب أهل الهند (<sup>7)</sup> ويذكر بخاصة اسمى كانتين يظهر أنهما مصدر هذا الفصل وهما أبر القاسم (عبد الله بن أحمد) اللهضي (الكمبي) (<sup>7)</sup> وكتاب عيين المسائل والجوابات، و (أبر محمد) المسن بن موسى النويختي (أ) في كتاب دالاراء والديانات، وكلاهما من رجال النصف الثاني للقرن الثالث أن أوائل القرن الرابع، وقد عرفنا قطماً من كتاب النويختي الذكور، منذ زمن قليل عن طريق كتاب ابن الجوزي: «تلبيس إبليس» (\*)؛ وقد طبعها هـ. رِتر في

<sup>(</sup>۱) مؤلف في الفرزق مشهور؛ اعتمد عليه الأشعري والبغدادي. قارن لوي ماسينيون، رسالة في... Essai سي ٦٤.

<sup>(</sup>۲) المسعودي، دمروج الذهبه طبع بربییه دی مینار (پاریس سنة ۱۸۹۱) الجزء الأول ص ۱۶۸ وما بلیها.

<sup>(</sup>٣) معتزلي من الطبقة الثامنة (توفي سنة ٣١٩)؛ انظر فيما بعد .

<sup>(</sup>٤) متكلم شيمي في أواخر القرن الثالث؛ انظر فيما بعد.

<sup>(</sup>ه) أبر الفرج عبد الرحمن بن الجوزي: دنقد العلم والعلماء أن تلبيس وإليس» (الطبعة الاولى بالقاهرة سنة ۱۳۶۰): انظر ماسيئيون، مجلة العالم الإسلامي R M M ، المجلد السابع والغمسين ص ۲۰۰ وما يليها .

مقدمته لكتاب دفرق الشيعة، النويفتى (1) ومن بين هذه القطع قطعتان متملقتان بالبحث في مذاهب أهل الهند بالتقصيل: إحداهما تصف رياضات صوفية (1) الهند ومجاهداتهم، والأخرى ملخص لوصف مقالات البراهمة. ففي ويشوقنا أن نقارن كلام النويفتى باتوال ابن الراوندى عن البراهمة. ففي دناسب إبليس، ص 74 (7) يقول للؤلف ما نصه: دقال أبو محد النويفتى في كتاب دالاراء والدياناته: إن قوما من الهند من البراهمة أثبتوا الخالق والرسل والجنة والنار، وزعموا أن رسولهم ملك أتاهم في صورة البشر من غير كتاب... وأنه أمرهم بتعظيم النار، ونهاهم عن القتل والذبائح إلا ما كان المنار، ونهاهم عن القتل والذبائح إلا ما كان البروء.

ولنضع هذه الفقرة - وهذه ملاحظة بين قوسين - إلى جانب ما يقوله الشهرستاني (والملل والنُّمَل)، طبع كيورتن) ص ٤٥٠ - ٤٥١ عن الطوائف الهندية الاتية: الباسوية والباهودية والكابلية والبادونية. وهو حتى في التفاصيل يشابه نفس أسلوب قطعة النويختي المذكورة أنفأ تعاماً، ولابد أن يكون ملخصا من كتاب والاراء والديانات، أو يرجع إلى مصدر شبيه بهذه

 <sup>(</sup>۱) وفرق الشيعة، للحسن بن موسى النويختى (المكتبة الإسلامية Bibliotheca
 الجلد الرابع، استامبول سنة ۱۹۳۱) ص كب وما يليها.

<sup>(</sup>٢) قارن أيضاً: «رسائل إخوان الصفاء (طبعة بمباى)، المجلد الرابع ص ١١٢.

<sup>(</sup>٣) في الطبعة الثانية (القاهرة سنة ١٩٢٨) من ٦٥؛ وفي طبعة رتر XIII .

القطعة (١). وربما كان جزء مما سنذكره بعد عن الشهرستاني مأخوذاً من نفس هذا المصدر.

ومن البَيِّن أن ما يقوله النويختى عن البراهمة أقرب إلى المسواب مما يقوله ابن الراوندى. فالنويختى لا يتحدث مطلقاً عن المقل بيوسفه أسمى مبدأ في الشئون الدينية ولا عن إنكار الكتب المقسسة، وهو يؤكد بشدة أن البراهمة يعرفون الرسل، والشمائر الدينية التي يقسسونها، في رأى المؤلف، تتناقض مع ما زعمه ابن الراوندى من أن شمائر الاديان المنزلة مخالفة للمقل ومنافية. والبيروني يقول نفس هذا القول، ينصف شمائر الطهارة وأوامر الطعام لدى البراهمة في فصول من كتابه فصل فيها القول تقسيلا ويتحدث عرضاً عن أنبيائهم (أ). وليس بين براهمة ابن الراوندى وبراهمة الهذا الحقيقين من صلة.

وعلى الرغم من هذا كله نجد لدى كثير من المؤلفين الإسلاميين أقوالا

<sup>(</sup>۱) يظهر أن القطعة المتطقة بالباسرية ليست ذكراً مقصدا لتلك الفرقة التي تسمى غالبا لدى ابن الجبزى (النويختى باسم البراعمة، ونستطيع مقارنة القطع بوساطة هذه العبارة المكررة كليراً: «زعموا أن رسولهم ملك على صمرة يشره، ومن الغريب أن ما أوريناه من كلام النويختى متطق يعذهب البراعمة، بينما هو لدى الشيرستاني متطق بالغرق التي يسميها باسم أصحاب الزيمانيات التي يضمها في مقابل البراعمة، ولا نستطيع القطع بالسبب الذى من أجله كان مذا الاختلاف، أمو طريقة الشهرستاني في فصل الأشاء المتصلة بعضها من أجل حبه لترتيب كتابه وتصنيفه، أم مو أن ابن الجوزي الخطافي الوراية؛

<sup>(</sup>٢) الترجمة، الجزء الأول ص ١٠٦.

عن مذهب البراهمة تتفق تماماً صع ما يذكره ابن الراوندى. ولدى الباقلاني (١) وابن حزم (٢) والبغدادي(٢) والغزالي(٤) والطوسى (٥) والذهبي (٢)

- (١) وإعجاز القرآن» (طبعة القاهرة سنة ١٣٤٨) ص ١٠: دوقد قصر قوم في هذه المسألة حتى أدى ذلك إلى تحول قوم منهم إلى مذاهب البراهمة فيها. ورأوا أن عجز أصحابهم عن نصرة هذه المجزة بوجب أن لا يستيصر فيها وجه لها ... النام.
- (٧) «الفحسُل» (طبعة القامرة سنة ١٣٦٧) جـ ١ ص ٢٠: «نعبت البرامعة... ومم يقولين بالترصيد على نحو قبانا إلا أنهم أنكروا النبوات. وعمدة احتجاجهم في دفعها أن عالى مع أن الله عز وجل حكيم، وكان من بعث رسولا إلى من يعري أنه لا يصنفه، فلا شك في أنه متعنت عاليت، فوجب نفي بعث الرسل عن الله عز وجل، النفي المبيث من القابل أيض التابي المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على المنافقة على أن الله تعالى إنما بعث الرسل إلى الناس ليخرجهم بهم من الفعلل إلى الإيمان، فقد كان أولى به في حكته وأنم لمراده أن يضطر العقول إلى الإيمان، فقد كان أولى به في حكته وأنم لمراده أن يضطر العقول إلى بالمنافقة، وقد ترجم هذه الفقرة أسين بالأثيوس في كتاب، «ابن حزم القرطبي» (طريد سنة ١٩٢٨) الجزء الثاني ص ١٨٠)
- (٣) دالغرق، (طبعة القاهرة سنة ١٩١٠) من ٣٣٣؛ وقالوا (أي أهل السنة والجماعة) في الركن السابع المغروض هي النبرة والرسالة بإثبات الرسل من الله تعالى إلى خلقه خلاف قول البراهمة المنكوين لهم مع قولهم بتوحيد المسائع». انظر كذلك نفس الكتاب من ٣٤٨ و ص ١١٤.
- (غ) انظر أسين بلاثيوس، «الغزالي: عقيدته وأخلاقه وتصوفه (سرقسطة سنة ١٩٠١) من ٢٧٩ تطبق ١، انظر كذلك الغزالي، «فيصل التغرقة» (طبعة القاهرة سنة ١٣٤٢ في مجموعة «الجواهر الغوالي») من ٥٥: «والبرهمي كافر... لأنه أنكر مع رسولنا سائر المرسلين».
- (٥) انظر ماكس هورتن: «مذاهب المتكلمين النظرية في الإسلام» (بون سنة ١٩١٢) ص

وغيرهم يسمى البراهمة باسم دمن يتكرون النبرة» فحسب. ونجد لدى الشهرستانى ولدى ابن الجوزى ملاحظات كثيرة على البراهمة لابد لنا من فحصها فحصاً دقيقاً.

٩٢: وإن الأنبياء يملس إما ما هر موافق المثل وحينتذ فلا أزيم لهم، وإما ما هر مناقض المثل وحينتذ فلا أزيم لهمه. – قارن أيضاً مناقض المثل وحينتذ فاتوالهم غير مقبولة. وفي كلا المالين لا أزيم لهمه. – قارن أيضاً ماكس مورنث Die spekulative und positive theologie des Islam ماكس مورنث (Leipzig1912) من ٨٨٠٨٥.

ولا يناسب هذا المقام ما ذكر الجاحظ في كتاب الرد على النصاري («ثلاث رسائل الهاجشة ملين فنكل القادرة سنة ١٩٧١) من ٢٤ س ٣ بها بعده، عن أهل البند أنهم لا يعدن الاستشباد بهم على نبوة محمد أو المسيح، لأنهم لم يسمعوا بهما مطلقاً، بها لا يمكن الاستشباد بهم على نبوة محمد أو المسيح، لأنهم لم يسمعوا بهما مطلقاً، بها للمبدر (طبعة القامرة سنة ١٣٧٤) ج ٢ ص ١٤ مخطف عما نحن بمحمده تمام المؤتفلات... ويضد قد نبود المبدرة ويقصد البودية) يكنبون النبي صلى الله عليه وسلم ويذكرون أياته واعلامه، ولفظ دعباد البددة الذي يترجه ويزر ١٩٥٦ من (مقتسات يتابع بهد، جد / المتنبطول سنة ١٣٧١) ص ١٣١ بالبوذين المله تجب ترجمت بلغظ وتعليم بعد، جد / المتنبطول مسئة ١٣٧١) ص ١٣١ بالبوذين المله تجب ترجمت بلغظ دعبنة الأيان، فحسب. وهذا البيان مهم لأنه لم يوجد موضع فيه نكل البراهمة بحسبنهم منكرى النبوات أقدم من كتاب والزمرة لابن الراوندي – انظر كذلك درسائل إذا المناء (طبعة ببياي) ج ٤ ص ١٨١ م.١٨١٨.

(۱) انظر نیما بعد. وانظر کذلك ت. دى بور: «تاريخ الفاسفة الإسلامية» (اشتوتجارت سنة ۱۹۰۱) ص ۹۲؛ پراپيرس جوتمان J. Guttmann . د «فلسفة اليبود»-Die Phi Josophie des Judentums (برلين سنة ۱۹۲۲) ص ۹۵، ۹۱.

177

## قال الشهرستاني (١) :

وإلا أن هؤلاء البراهمة انتسبوا إلى رجل منهم يقال له برهام قد مهد
 لهم نفى النبوات أصلا وقرر استحالة ذلك فى العقول بوجوه، منها أن قال:

۱ – إن الذي ياتي به الرسول، لم يخل من أحد أمرين: إما أن يكون معقولا، وإما أن لا يكون معقولا. فإن كان معقولا فقد كفانا العقل التام بإدراكه والوصول إليه: فأى حلجة لنا إلى الرسول؟! وإن لم يكن معقولا فلا يكون مقبولا: إذ قبول ما ليس بمعقول، خروج عن حد الإنسانية، وبخول في حد البهبية.

٢ – قد دل العقل على أن الله تعالى حكيم، والحكيم لا يتعبد الفلق إلا بما يدل عليه عقولهم. وقد دلت الدلائل العقلية على أن العالم صانعاً قادراً حكيماً وأنه أنعم على عبادة نعماً توجب الشكر، فنتظر في آيات خلقه بعقولنا ونشكره بالانه علينا. وإذا عرفناه وشكرنا له، استرجبنا عقابه. وإذا أنكرناه وكفرنا به استرجبنا عقابه. فما بالنا نتيع بشراً مثنا؟! فإنه إن كان يأمرنا بما ذكرناه من المرفة والشكر، فقد استغنينا عنه بعقولنا؛ وإن كان يأمرنا بما يخالف ذلك، كان قوله دليلاً ظاهراً على كنبه.

٣ - قد دل العقل على أن للعالم صانعاً حكيما، والحكيم لا يتعبد
 الخلق بعا يقبح في عقولهم. وقد وردت أصحاب الشرائع بمستقبحات من
 حيث العقل: من التوجه إلى بيت مخصوص في العبادة، والطواف حوله،

<sup>(</sup>١) كتاب والملل والنحل»، طبع كيررتن (لندن سنة ١٩٨٤)؛ طبعة جديدة، ليبتسك ١٩٢٣) ص ٤٤٥ وما يليها.

والسمى ورمى الجمار، والإحرام والتلبية وتقبيل الحجر الأمم؛ وكذلك ذبح العيوان وتحريم ما يمكن أن يكن غذاء للإنسان وتحليل ما ينقص من بنيته، وغير ذلك. كل هذه الأمور مخالفة القضايا المقول.

3 - إن أكبر الكبائر في الرسالة اتباع رجل هو مثلك في الصورة والنفس والمقل يتكل مما تتكل ويشرب مما تشرب، حتى يتون بالنسبة إليه كجماد يتصرف فيك رفعاً ووضعاً، أو كعيران يصرفك أماماً وخلفاً، أو كعيد يتقدم إليك أمراً ونهياً. فباي تعييز له عليك، وأية فضيلة أرجبت استخدامك؟ وما دليك على صدق دعواء؟ فإن اغترررتم بمجرد قوله فلا تعييز لقول على قول، وإن انحسرتم بصجته ومعجزته فعندنا من خصائص الجواهر والاجسام مالا يحصى كثرة، ومن المغيرين عن مغيبات الأمور من لا يساوى خبره. قالت لهم رسلهم إن نمن إلا بشر مثلكم واكن الله يمن على من يشاء من عباده.

ولا أحسبنى مخدوعاً إن زعمت أن مقالات المؤلفين المذكرين أنفأ استقيت من نفس المعين الذي استقى منه مقال الشهرستانى هذا، هذا إلى أن الأقوال الموجودة لدى الشهرستانى هى بعينها تلك التى يوردها ابن الراوندى. فعبارة الشهرستانى الأولى، تلك التى يوردها الطوسى وابن الجوزى بصيغة مشابهة، تناظر بالضبط هو مذكور فى القطعة رقم ٢ من كتاب والزمرذ، وهناك أيضاً يتحدث ابن الراوندى عن ضرورة معرفة نعم الله (الشهرستانى العبارة رقم ٢)، بينما يوضع إنكار الأوامر الدينية الإسلامية (عبارة الشهرستانى رقم ٢) بنفس الأمثاة النى ذكرها ابن الراوندى فى القطعة رقم ٥. أما الطعن فى المعجزات ورفع شأن العلوم (الشهرستانى: العبارة رقم ٤ فى نهايتها)، فكتاب ابن الراوندى معلوء بذلك (انظر بخاصة القطعة رقم ٧١). وفى القطعة رقم ١٦، يشير ابن الراوندى، على الأقل جزئياً إلى القول بأن الأنبياء ليسوا إلا بشرأ وعلى ذلك لا يعتازون

على العلى بوليد إلى الحرب بن المسيد المسارة الرابعة) (ا). وقلما على بقية الناس في شئ (الشهرستاني، ابتداء العبارة الرابعة) (ا). وقلما يُشُكُ في أن أقوال الشهرستاني ترجع على الأقل عن طريق غير مباشر إلى مذهب الدراهمة المفصل في كتاب «الزمرة».

وفى كتاب دتلبيس إبليس، لابن الجوزى ما يؤيد ما ذهبنا إليه (؟): فهناك ست شبهات على الأديان المنزلة تذكر على اسان البراهمة دون أن

يكون مناك جديد على ما يقوله الشهرستاني (٧). ورواية ابن الجوزي تختلف عن رواية الشهرستاني اختلافاً شكلياً فحسب، إذا ما استثنينا أن الشهرستاني أكثر تفصيلاً وأنه يبدو في نقله

(۱) - تعادیب است. ۱۲۶۱ س ۸).

(٢) أدين بالإشارة إلى هذا الموضع للأستاذ هـ. هـ. شيدر.

(٣) أقوال البراهمة كما يذكرها ابن الجوزى هى: دقال المسنف: وقد ألقى إبليس إلى البراهمة ست شبهات:

(الشبهة الأولى): استبعاد الحلاع بعضهم على ما خفى عن بعض فقالوا: دما هذا إلا بشر مثلكم، والمعنى، وكيف اطلع على ما خفى عنكم؟

(الشبهة الثانية): قالوا: هلا أرسل ملكا؟ فإن الملائكة إليه أقرب ومن الشك فيهم أبعد. والاسين يحبون الرياسة على جنسهم فيرقم هذا شكا معتداً على مصادر أقدم. هذا الاختلاف الشكلى ينحصر في أن ابن البورزي يرد على أقوال البراهمة بردود طويلة بينما لا نجد من ذلك شيئاً عند الشهرستاني قد عرف مثل مند الشهرستاني قد عرف مثل هذه الردود، ولكنه تركها. إذ أنه بعد ذكره لبراهين البراهمة الأربعة أورد فقرة فيها يدافع أنبياء الأديان المنزلة عن أديانهم وفيها يجيبون بخاصة على البرهان الأخير. أقليس لنا أن نزعم أن الشهرستاني قد استقى أراء عن البراهمة من مؤلف فيه الرد على هذه الأراء بطريقة مشابهة لما هو لدى ابن البروزي؟ أما أن الشهرستاني لا يورد مصدره بتمامه وإنما يقدم لنا ملخصاً عنه، فذلك يتضع من كلمة: درسلهم، (ص 221 س ٨) التي هي هنا معلقة في الهواء (١).

= (الشبهة الثالثة): قالوا: نرى ما تدعيه الأنبياء من علم الفيب والمعجزات وما يلقى إليهم

من الوحى يظهر جنسه على الكهنة والسحرة. قلم يبق لنا دليل نفرق به بين المسحيح والفاسد. (الشبهة الرابعة): قالوا: لا يخلوا إلا أن تجئ الانبياء بما يوافق المقل أو يما يخالف. فإن جاءوا بما يخالف، لم يُقبل، وإن جاءا بما يوافقه فالمقل يفنى عنه.

<sup>(</sup>الشبهة الخامسة): قالوا: قد جات الشرائع بالشباء ينفر منها العقل، فكيف يجوز أن تكون صحيحة؟ من ذلك إيلام الحيوان.

<sup>(</sup>الشبهة السابسة): قالوا: ريما يكون أهل الشرائع قد ظفروا بخواص من حجارة وخشبه.

<sup>(</sup>۱) ومما هو جدير باللاحظة أن الآية: ما هذا إلا بشر مثكم (سورة ۲۲ أية ۲۶) ترجد لدى ابن الجوزى فى براهين البراهمة، بينما الشهرستانى يذكرها فى الدفاع عن الأنبياء بشكل مفاير بعض الشئ.

وهذا عينه يقال في فصل ابن الجوزي عن البراهمة. فهو يدل دلالة المهمة على أنه مأخوذ من كتاب قديم اعتمد بدوره في عرضه لذهب البراهمة على ابن الراوندي بطريق غير مباشر على الأقل، وأهم مصدر لكتاب وتلبيس إبليسه أبو الوقاء على بن عقيل (1) (المتوفى سنة ١٣٥)، الذي يذكر مراراً بهذا الكتاب. ولكن تتلو شبهات البراهمة الست والرد عليها فقرة تبتدئ بقوله: وقال أبو الوقاء على بن عقيله، لذا يديل المره إلى الاعتقاد بأن فصل البراهمة كله لنفس المؤلف السابق الذكر في الوقت الذي فيه يحيط بكتا القطعتين (فصل البراهمة والجزء الذي يليه مباشرة) اقتباسان كبيران من النوبختي متعلقان بالبراهمة والجزء الذي يليه مباشرة) اقتباسان كبيران قد فصمت عراها القطعة التي توسطت بينها، والتي وجدنا من قبل أنها تكون رحدة.

والجزء المررى عن ابن عقيل هو في ممتزاء تال لقطعة البراهمة. إذ فيه يتحدث عن الملاحدة الذين يجحدون الأنبياء ويضعونهم في صف السحرة والممخرقين، وإلا فإن هذا الجزء خارج عن تأليف كتاب «تلبيس إبليس». وإن أن الخصم اللبود لابن الجوزي في هذا الكتاب هم حقاً الموفية، فإن الرد الوافي عليهم يبتدئ أولا من ١٩٥٠، والفصل السابق يتعلق بالذاهب الباطلة للطوافة المختلفة من السوفسطانيين والفلاسفة والدرين والثنوية وعدة الأوثان والنار وجاحدي النبوات (أي البراهمة)

<sup>(</sup>١) انظر هـ. رتر، مجلة «الإسلام» المجلد التاسع عشر (سنة ١٩٣٠) ص ١٠ تعليق رقم

واليهود والنصارى والصابئة والمجرس والفرق الإسلامية إلغ . فليس في هذا إلا الجزء الأول من الكتاب موضع يتحدث فيه عن الصوفية . ولا يشذ عن هذا إلا الجزء المروئ عن ابن عقيل، والذي ذكرناه أنفاً. أما في الجزء الثاني فيتحدث عن الصوفية الذين يجسرون على مساواة كرامات الصوفية بمعجزات الرسل، وما كان لهذه المقيقة أن تسترعى النظر إذا لم تكن متلاشة م سياق النص فيما بعد (ا).

<sup>(</sup>۱) مثليس إبليس، ص ۲۱: ۷۶ وما يتلوما: وفي هذا الموضع الأخير لا يذكر النويختى بوصفه مؤلفا إلا في النهاية (ص ۷۰ س ۲) ولكن بمقارنته مع المسعودي في مروج الذهب جـ ١ ص ٢٥١ (الذي أشار إليه رتر في مقدمته لكتاب فرق الشبيعة ص XVII) ينضح أن هذا الموضع كله ماخوزة عن النويختى.

الصوفية الإباحية الذين يجحنون النبوة. إذ قد رُوِي عن البراهمة شئ من هذا القسل (١).

وصلنا إذاً في شئ من التحايل إلى تأييد ما ذهبنا إليه، من أن فصل ابن الجوزي عن البراهمة يرجم إلى ابن عقيل. وعلينا الآن أن نمعن النظر في الجزء التالي لفصل البراهمة ، وهو المروى عن ابن عقيل (ص ٧٢). في السطر الثالث مباشرة لا يعترضنا إلا اسم دابن الراوندي ومن شاكله كأبي العلاء، (٢)، بوصفه أكبر ممثل لجاحدي النبوة. وليس من شك في أن أيا العلاء المذكور هو أبو العلاء العرى، وقرن اسم أبي العلاء هذا باسم ابن الراوندي يدل دلالة واضحة على الأسباب التي من أجلها ذكر ابن الراوندي هناك. ولقد كان المعرى في حياته متهما بتشيعه المذاهب الهندية (٢). إذاً فذكر ابن الراوندي في هذا المقام يدل على أن ابن عقيل كانت لديه ذكري غامضة على الأقل لما هو معروف من أن ذكر البراهمة يوصفهم منكري النبوة إنما يرجم إلى ابن الراوندي. ولقد أخذ ابن عقيل كالشهرستاني من قبل (هو وغيره) أراء البراهمة كما هي مشروحة في كتاب الزمرذ على أنها صحيحة، واعتقد أن ابن الراوندي كان يقول بها ما دام قد عرضها ودافم عنها (١).

<sup>(</sup>١) لمل البيروني أول من قارن الذامب الصوفية بالذامب الهندية؛ كتاب الهند للبيروني، في الفهرست تحت كلمة التصوف Sufism.

<sup>(</sup>٢) انظر كذلك وتلبيس إبليس، ص ١١٨ حيث يذكر ابن الراوندي والمرى سويا.

<sup>(</sup>٣) انظر فيما بعد وخصوصاً المؤسع الوجود لدى الذهبي.

 <sup>(</sup>٤) قارن الكلمات الأولى من هذا الجزء مصيت قلوب أهل الإلهاد لانتشار كلمة الحق وثبوت الشرائم بين الخذو والامتثال لأوامرها، كابن الراوندي ومن شاكله كأبي العلاء.

ويتفق مع هذا بالدقة ذكر ابن الجوزى فس كتاب «المنظم فس التاريخ» (١) اسمً ابن عقيل كراوية عن كتاب «الزمرذ». وسنبحث بعد عن أى طريق وصل كتاب «الزمرذ» إلى ابن عقيل. ويكفى هنا أن نقول إن ابن عقيل عرف كتاب «الزمرد» حقيقةً، وعنه أخذ من أقوال البراهمة.

غير أن نص كتاب وتلبيس إبليس، يثير مسألتين أيضاً:

١ - هل أقوال البراهمة هنا مأخوذة بنصها عن كتاب «الزمرذ» أم
 أن ابن عقيل أورد معنى أقوال البراهمة تقريباً فى اختصار شديد؟

 ٢ – هل الرد المفصل على الشبهة السادسة من شبه البراهمة لابن عقيل نفسه أم أخذه عن مؤلف قديم؟

أما عن السؤال الأول فالجواب سهل. فعقارئة قصيرة بنص الشهرستانى تدل على أن ابن عقبل أوجز أقوال البراهمة إيجازاً شديداً نازعاً منها قبل كل شئ تلك الصبغة الجدلية المضادة للإسلام، ويدل على هذا الاتجاء دلالة واضحة العبارة رقم ه المتعلقة بتُوامر الدين المنافية العقل. وفي المنوضع المناظر (العبارة الثالث) لدى الشهرستانى يورد المؤلف كأمثلة على ذلك مجموعة من الأوامر الدينية الإسلامية تنافى العقل على حسب مذهب البراهمة. ويتقق هذا الإحصاء في تفاصيله مع نص ابن الراوندي.

<sup>(</sup>١) مجلة والإسلام، المجلد التاسع عشر (سنة ١٩٣٠) ص ٣ س ٩ – انظر القطعة رقم . . .

(القطعة رقم ۳). أما ابن عقيل نقد أعمل ذكر الأمثاة وأورد مكانها (ا) عنصراً يتلام كثيراً مع ما يعرفه عن مذهب البرامعة. فهم يطعنون فيما أمرت به الأديان من إيلام الحيوان، ومن المؤكد أن عبارة وإيلام الحيوان، للست مأخوذة عن ابن الراوندى، واكتبا من طابع أبي العلاء المعرى الذي يذكره ابن عقيل كملحد بجانب ابن الراوندى، ولقد قال المعرى عن نفسه في مكاتبت مع داعى الدعاة الفاطمى، المؤيد في الدين (۱)، التي طبعها مرجوليوث (۱)، وفي قصائد عدة إنه نباتي، وإنه يحرم أكل اللحم وقتل المييان عامة، والناس يرجعون هذا التفكير إلى ما كان المعرى من ميل إلى الميان عامة، والناس يرجعون هذا التفكير إلى ما كان المعرى من ميل إلى المغابة (1)، وتبيره الخاص عن هذا المبذأ الذي ينكره هن وإيلام

<sup>(\)</sup> ولهذا فإن عبارة: «من ذلك إيلام الحيوان» تظهر أنها مضافة من ناحية النظم. (Y) هذا هو بعينه مؤلف «مجالسنا» هذه: ونص هذه المكاتبات محفوظ في المجالس، كما

أشرنا إلى ذلك أنفا.

 <sup>(</sup>٣) «مجلة الجمعية الأسيوية الملكية» سنة ١٩٠٧ – ٣٣٧، والنص مأخوذ عن ياقوت.
 «إرشاد الأربي» جـ ١ ص ١٩٤ وما يليها، انظر فيما بعد .

<sup>(</sup>٤) انظر قيما يتطق بالسالة برمتها: ر. آ. نيكاسون، «دراسات في الشعر العربي» من ١٣٦ وما يليها. ومن بين المؤلفين الإسلاميين انظر على الخصوص: الذهبي في ترجمته المحرى في كتابه «تاريخ الإسلام» (طيعها ر. س. مرجولييث في كتابه رسائل المري) Anecdota Oxoniensia, Semitic Series, Part X, Oxford. 1898.

حيث يقول ص ١٣٢ س٢٦ وما بعده: دمن عجيب رأى أبى العلاء تركه تناول كل مأكول=

الصوان». وهو تعبير يصادفنا كثيراً في رسائله (١) وقد اتخذه ابن عقيل متذكراً أيا العلاء.

وهذا المنصر نفسه يظهر في رده على هذه المسألة (أسفل ص ٧١) التي تتملق بأمر الدين بقتل الحيوان وأكل لحمه فحسب (٢). ومن هذا كله نستطيع أن نقول إن كل الردود على مقالات البراهمة هي لابن عقيل وأن نجيب بهذا المعنى على المسالتين المؤضوعتين أنفاً.

الا تتبه الأرش شفقة بزعمه على الميوانات حتى نسب إلى التبره» وأنه يرى رأى البرامة في إثبات الصانع وإنكار الرسل وتحريم الميوانات وإيذائها حتى السيات والقارب» انظر كلك مروايوية، نفس الكتاب من الامتلاك ؛ ل. ماسينيين: درسالة والمقاربة انظر كلك مروايوية، نفس الكتاب من الامتلاك ؛ ل. ماسينيين: درسالة من القول، أما المرية نفسه فيول في رسالة إلى داعى الدعاة إنه امنتع من أكل اللحم مثل المناز المناز

() و ميلة الجمعية الأسيوية اللكيّة سنة ١٩٠٧ من ١٩٧ س ١٤٣ من ١٠٠ من ٢٠٠ س ٤٠ -كذلك الذهبي، نفس الكتاب ص ١٠٠ س ٥٠ نفس الكوّلف تقلاً من القفطي: نفس الكتاب من ١٢٠ س ٢٦ وما يليّه.

(٢) تأمل خصوصاً ابتداء كلامه: ووالجواب: أن العقل ينكر إيلام الحيوان بعضه لبعض، فأما إذا حكم الخالق بالإيلام لم يبق للعقل اعتراض إلخ». ولكنا إذا أمعنا النظر أكثر في هذه الأجزاء المُختلفة وصلنا إلى نتيجة أخرى هي أن ابن عقبل كانت لايه صورة الرد تصرف فيها بحرية لا تقل عن حريته مع أقوال البراهمة نفسها (١).

وليس من المعتمل أولاً وبالذات أن يكون لدى مؤلف متأخر كابن عقيل 
نص كتاب والزمرذ، وسنبين (") فيما بعد أنه منذ متنصف القرن الرابع لم 
يكن يع راً غير كتب خصوم ابن الراوندى المسلمين، وخصوصاً المعتزلة 
منهم؛ تلك الكتب التى فيها برد على كتبه التى تستعمل أيضاً لعرض مذهبه، 
منهم؛ تلك الكتب التى فيها برد على كتبه التى تستعمل أيضاً لعرض مذهبه، 
ما بن الجوزى في كتابه والمنتظم في التاريخ» (") يذكر لذا أن كتاب والزمرذ» 
وكتاب البعبائي مو المصدر لما هو مروى عن كتاب والزمرذ» (أ) في هذا 
الكتاب اعتماداً على ابن عقيل الذي يتقق مع كتاب البعبائي في معنى تسمية 
كتاب والزمرذ، بهذا الاسم وإليه يرجع في كل اقتباساته من كتاب 
والزمرد، (ا).

ومن هنا يتبين أن ابن عقبل أخذ أقوال البراهمة عن كتاب السباش، (١) أما أن ابن البرري قد اعتدى على النص فذلك ظاهر من قوله (ص ٢٧ س ١٢) إنه قد مضى على ظهور الرسول ١٠٠ سنة تقريباً، ولقد توفى ابن البرري سنة ١٩٧٧، بينما

> توفی ابن عقیل سنة ۱۲۰. (۲) انظر فیما بعد.

<sup>(</sup>٢) مجلة دالإسلام، المجلد التاسع عشر (سنة ١٩٣٠) ص ٢ س ٤.

<sup>(</sup>٤) المجلة السابقة ص ٢ س ٩.

<sup>(</sup>ه) سنبين هذا بعد.

وكذك أخذ جزءاً من ربوده التى يمكن إرجاع الكثير منها إلى مذهب المعتزلة. ومع هذا فيجب على المرء أن يكون حذراً فى حكمه ما دام تفكير المعزلة ومصطلحهم سادا كل كتب الكلام المتأخرة، ولهذا فإن هذا الفرض سابق الإوان إلى أن يقوم عليه الدليل القاطع.

غير أنا نستطيع سوق هذا الدليل، ففي كتاب «المنتظيع افتباس من كتاب «الزمرز» يكاد يتقق في محتواه مع قول من أقوال البراهمة في «تلبيس». إذ يتفق رد الجبائي على العبارة: «إن الأنبياء وقعوا بكلمات تجذب كما أن المناطيس يجذب (قطعة رقم ٢٣)، الوارد في كتاب المنتظم؛ أقول يتفق في كلماته الأولى مع الرد على الشبهة السادسة من شبه البراهمة. المتلقة بأعمال الأنبياء السحرية:

## منتظم من ٤ س ١١ وما يليه: تلبيس إبليس ص٧٧ س٨:

وهذا كلام ينبغى أن يستمى والجـــواب: إن هــذا كلام من ذكره: فإن المقاقير قد عرفت ينبغى أن يستحى من إيراده، فإنه أمورها وجربت، فكيف وقع هؤلاء لم يبق شئ من المقاقير والأحجار الأنبياء بما خفى عن من انظر منهم؟! إلا وقد وضحت خواصها وبان سترها. فلو ظفر واحد منهم بشئ وأظهر خاصيته، لوقع الإنكار من الطماء بتلك الخواص، وقالوا ليس هذا منك، اننا هذه خاصية في

هذا.

وإنرجم بعد هذا الاستطراد في بحث الأمور الشاقة المتصلة بمصادر فصل البراهمة بكتاب وتلبيس إبليس»، إلى موضوع هذا الفصل ألا وهو حياة براهمة كتاب «الزمرذ» في الكتب الإسلامية المتأخرة. وإلى الأن لم يكن المؤلفون الذين ذكرناهم أنفا يذكرون على الخصوص إلا أقوال البراهمة في منافاة النبوة العقل وفي خلو شعائر الإسلام من المعنى: غير أن المؤلفين المتأخرين قد أخنوا نقد البراهمة لمجزات النبي الذي ذكره ابن الراوندي في كتابه وعُدُّوه صحيحاً لا شك في أنه لهم (القطع رقم ٧، ٨، ١١). ففي الفصل الأول من كتاب دكمال الدين وإنما النعمة في إثبات الغيبة وكشف الحيرة» للمتكلم الإمام أبي جعفر محمد بن على بن بابويه (١) (المتوفي سنة ٣٨١) يرد المؤلف على هجمات الفرق الإسلامية والزيدية خاصة ضد مذهب غيبة الأثمة الاثنى عشر، وفي موضع منه يقارن المؤلف الخصم الذي يشك في معجزة الغيبة، بالبراهمة الذين ينكرون جميعاً معجزات الأنبياء. وهائذا أورد النص تبعاً للنسخة المطبوعة طبع حجر (سنة ١٣٠١ هـ) ص ٤٩ وما يليها:

•قال مخالفونا: إن العادات والمشاهدات تدفع قواكم بالفية. فقلت: إن البراهمة تقدر أن تقول مثل ذلك فى آيات النبى صلى الله عليه وأله، وتقول للمسلمين: إنكم باجمعكم لم تشاهدوها، فلعلكم قلّدتم من لم يجب تقليده، أو قبلتم خبراً لم يقطع العذر. ومن أجل هذه المارضة، قالت عامة المعتزلة على ما يحكى عنهم: إنه لم تكن الرسول صلى الله عليه وأله معجزة غير القرآن. فأما من اعترف بصحة الآيات التى هى غير القرآن

<sup>(</sup>۱) انظر بروکلمان: جـ ۱ ص ۱۸۷.

احتاج إلى أن يطلق الكلام في جواز كونها بوصف الله تعالى ذكره بالقدرة عليها ثم في صحة وجود كونها على أمور قد وقعنا عليها، وهي غير كثيرة الرواة. فقالت الإمامية: فارضنوا منا مثل ذلك؛ وهو أن نصحت مذه الأخبار التي تفردنا ينقلها عن أنمنتنا عليهم السلام بأن تدل على جواز كونها بوصف الله تعالى ذكرة بالقدرة عليها وصحة كونها بالأدلة العقلية والكتابية والأخبار المروية المقبولة عند نقلة العامة، ثم قال بعد ذلك:

«قال الهدلى: فنقول إنه ليس بإزائنا جماعة تروى عن نبينا صلى الله عليه وآله ضد ما نروى مما يبطله ويناقضه. أن تدّعون أن أوّنا ليس أخرنا. فيقال له: ما أنكرت من برهمي قال لك إن العادات والمشاهدات والطبيعيات تمنع أن يتكلم ذراع مسموم مشوىً وتمنع من انشقاق القمر وإنه لو انشق وانقلق (ص ٥٠) لبطل نظام العالم. وأما قوله ليس بإزائهم من يدفع أن أوّنا ليس كنفرنا فإنه يقال له ... إلغ».

ومن الواضح أن ابن بابويه يرجع هنا في شئ من التصوف إلى مذهب البراهمة كما هو وارد في كتاب والزمرذه (۱). ولعله حينما يذكر المعتزلة وأنهم لا يعترفون بمعجزة أخرى غير القرآن، وعلى ما يُحكى عنهم»، إنما يعنى دفاع خصوم البراهمة في كتاب والزمرذه (۲)، ذلك الدفاع الهزيل.

<sup>(</sup>۱) لعل المصدر الوسيط هو كتاب دفساد قول البراهمة، لأبى القاسم على بن أحمد الكوفي الرافضي (المترفي سنة ۱۳۵۲): قارن، استرابادي، دمنهج المقال، (طهران سنة ۱۳.۷) ص ۲۲۰ النجاشي: «كتاب الرجال» ص ۱۸۸ (قدمه إلى الاستاذ ماسينيون)

ومن الشيق أن نجد إحالات إلى براهمة كتاب والزمرذ، خارج الكتب الإسلامية، في كتب اليهود العرب. وقد أشار فرانتس دلتش Franz Delizsch في تعليقه على طبعة كتاب «عص خوبس» لأرون بن إليا القرائي (ألف سنة ١٣٤٦ م) (١) إلى طائفة من هذه المواضع. وهناك مسألة لها أهميتها وخطرها وهي أن سعديه جاؤن المتكلم الفيلسوف البهودي قد تحدث عن البراهمة في أشهر كتبه المكتوب بالعربية وهو كتاب والأمانات والاعتقادات» (٢). فهو حينما يقول في ص ١١٨ س ١٣ وما بعده: «لأني سمعت بأن قوما يقولون: ليس بالناس حاجة إلى رسل وعقولهم تكفيهم أن بهتدوا بما فيها من الحُسن والقبيح، إنما يقصد الإشارة إلى مذهب البراهمة، كما لاحظ من قبل جواتمان مُحيلا إلى الشهرستاني (٢). وهو يذكر صراحة (ص ١٣٩) بمناسبة مهاجمته لمذهب دنسخ الشريعة، الإسلامي. وبعد أن بذكر سعيبه طائفة من المذاهب، اليهودية أيضاً، التي تقول بإمكان نسخ شريعة التوراة، يقول: «ورأيت منهم من يقول: «إن قالت البراهمة إنا نقلنا عن أدم الأمر بلباس ملحم من صوف وكتَّان وبأكل المضيرة من لحم ولبن ويضمد الثور والحمار، فليس لكم أن تنقلوا خبر رسول يعظرها لأن

<sup>(</sup>١) ليبتسك سنة ١٨٤١ ص ٣٠٧. وهو يتحدث عن البراهمة ص ١٠١.

<sup>(</sup>۲) طبع س. لاندان. لین سنة ۱۸۸۰ – وقد طبعت ترجمه یهود؛ بن طبین العبریة مراراً (نظر: هـ مالتر Malter ، سعیه چان، حیات بهزاغاته، فلادافیا سنة ۱۹۲۱ ص. ۲۰۰ رما طبها) – رانا استخدم طبعة إسرائیل مالیش، پرزیفوف سنة ۱۸۸۰

ص ۲۷۰ وما ينيها) – وانا استخام طبعه إسرائين عابقيء يوريفوعه سنة ۱۸۸۰ من J. ۱٤۰ (۳) يعقوب جرتمان: «فلسفة الدين عند سعديه»، جينتمن سنة ۱۸۸۷ من Guttmann: Die Religionsphilosophie des Saadia

أمم قال لنا إنها لا تنسخه، وهذه، أرشدك الله، دعارى لا أصل لها، وإنما هم النين ادعوها للبراهمة. وإنما بدعون البراهمة إباحة هذه الأشياء فقط؛ ونحن أيضاً مقرون بإباحتها حيث كانت وتقريب حظرها في العقول إذا كان الإنسان يجوز يمتنع منها من تلقاء نفسه انفع يلحقه. وإو ذهب برهمي أن يدعي مستأنفا ما ادعوه له لم يسنغ له ذلك، لأن الناقل إنما يقول في كل يوم كمثل ما قاله به في أمسه وليس هو مثل المرتثى الذي يجوز له أن يقول:

وايس لنا طبعاً أن نستنتج من هذا النص أن براهمة كتاب «الزمرذ» كانوا يقولون بدنهب النسخ هذا، وسعديه نفسه يقول بعد أن ذكر أن خصوم اليهودية مم الذين وضعوا هذا المذهب على لسان البراهمة، الذين الشتهروا منذ مؤلّف ابن الراوندى بجاحدى النبوات، أقول إن سعديه يذكر في صراحة أنه بصدد حجة لفترعت من أجل نصرة مذهبهم، ومع هذا فقد كان كتاب «الزمرذ» موجهاً أولا وبالذات ضد عقائد الإسلام ولم يكن من داع لابن الراوندى لتأييد مذهب المسلمين في نسخ الشريعة ببراهين جديدة، والأرجع أنه ماجم هذا المذهب بعينه. يؤيد ذلك ما ذكره اليافعي (١) من أن

<sup>(</sup>٢) انظر فيما قبل .

<sup>(</sup>۱) انظر بعد من ۱۷۷ تعليق ۸ عند نهاية التعليق. وتبماً لهذا المؤضع فإن ابن الراوندي قد دلان اليهود الاجتماع على عدم جواز النسخ... بأن قال لهم: قولوا إن موسى عليه السلام أمرنا أن تتمسك بالسبت مادامت السموات والأرض ولا يجوز أن يامر الانبياء إلا بما هو حق، ومن الشيق أن هذا البرهان بعينه نجده لدى سعديه (ص ۱۲۸ وما بعدها، ص ۱۲۱) – انظر كذلك أجنائس جوادتسيهر، دشريعة السبت في الإسلام، في:

ابن الراوندى دافع عن مذهب اليهود فى عدم إمكان نسخ الشريعة ضد مذهب المسلمين فى نسخها، وعلى الرغم من هذا كله فإن فقرة سعديه ذات أهمية كبرى فيما يتعلق بحياة براهمة كتاب دالزمرذ، من بعده، إذ ترينا كيف اعتقد الناس فى خرافة ابن الراوندى عن البراهمة وكيف توسع الناس فى غرافة ابن الراوندى عن البراهمة وكيف توسع الناس فى غرافة الزعوم (١).

وليس من شك في أن ابن الراوندي، حينما يدع البرامعة يطعنون في الأديان المنزلة إنما يخفى تحت هذا القتاع عقيدته الخاصة. غير أن هذا لا يفسر لنا اختيار ابن الراوندي البراهمة كمعناين العقليين وأحرار الفكر. أهو يعزج بهذا الذي يقوله عنهم أمشاجاً من معرفته لبعض المدارس الظسفية الهندية، أم هو تبع سنّـةً قبيمة تضع على السان حكماء الهند أتوالا مثل معانيك؟ هنا يلاحظ الأستاذ شيدر أن المسألة هنا مسالة أدبية ترجع إلى المصور الأولى الهلينية. وأقدم شاهد على هذا محاورة الإسكندرية مع زهاد الهند العراة المعرفين باسم جعنوسوفسط والمذاهب التي يعناها هنا حكماء الهند لا طاراق لدى الهنود وإنما مصدرها تبعاً للاستاذ فحلكاء

<sup>(</sup>۱) لا أنسى أن أوكد مقدار الشرة التي نجنيها من مقارنة كتاب سعديه بالكتب الإسلامية. ولقد اقتصر جوتمان في كتابه المذكور أنفا على الشهرستاني في ترجمة مارپريكر. وما نشر من نصوص في العشر سنوات الأخيرة يعين كثيراً على البحث في مصادر سعديه الإسلامية. ولقد كتب مقالة في هذا الباب منذ زمن قصير ج. فأيدا ويضوان هذه المقالة هو: محصدر عربي لسعديا، كتاب الزهرة لابي بكر بن داود، (دحجلة الدراسات البيديية، LRE من 147 من 147 وما يليها).

نهكم الكلبيين اللاذع (١). ولقد كان فلاسفة الهند يُمَنِّون في الإسلام تحت اسم السُمُنيّة (والأصنح: السُمُنيّة ) كمعثلين للشك الهليني ضد المعتزلة (٢). ومع هذا أرى أن البراهمة لا يذكرون في هذا المقام فيما خلا لكتب المتأخرة

«كتاب لذكرى دافد كوفعان» (برسلاو سنة ١٩٠٠) ص ٩٩ وما يليها.

() انظر مى قلكن S. U. Wilcken : الإسكندر الاكبر وسفسطائية الهنود، في: محاضر جلسات الاكاديمية البروسية الطوم, (Phil. Hist. Kl., 1923, XXIII) (1955 والاستاذ هـ. هـ. شيدر سيتحدث بتقصيل عن هذه المسألة في مقالته: السعنية في الكتب المتقدمة الإسلامية والمسيحية (تظهر في مجلة ZNTW)

(۲) انظر ترماس ارتراد، المنزلة (لينسك سنة ۱۹۰۲) من ۲۱ و من ۲۱ - ۲۲ فيما يتطق بالسمني جرير بن حارن الأزدي، انظر اوي ماسينين، درسالة في أصل المعجم القني بالسمني جرير بن حارن الأزدي، انظر اوي ماسينين، درسالة في أصل المعجم القني المسلمية السيان، فذلك يتضع من القني المسلمية السيان، فذلك يتضع من كتاب «بيادر الاثوار» المجلسي - طبع حجر بطهران سنة ۲۰۱۱ - ۲۰ من ۲۱۷ عـ ۲۲ من ۲۱۷ عـ ۲۲ من ۲۱۷ عـ ۲۲ من ۲۱۷ عـ ۲۲ من ۲۱۲ من التكتاب ابن النديم (دالفهرست، من ۲۱۷ سـ ۲۲) وألفه في زمم النجائب الكتاب بيدي سنة ۱۲۷ مـ ۲۰۰ عـ حدان بن معافي (المتولي سنة ۲۱۵)، ففي الكتاب يذكر كضم ليعفو طبيب من بلاد الهند، وفي مخطوطة لكتاب الأهلياجة المتلكز في حورة الاستاذ ج. س. كوان، فيها يذكر النم بالمتصار شديد، يذكر: حطيب من سنة المتعار الأهلياجة لتما الزري، في مجلة: محفوظات في تاريخ الفسفة، المبلد الرابع والعشرين: حشك ما بعدما: اما كتاب جولدتسيود من ۱۵ (بودابست سنة ۲۰۱۷، (قر ۲۷۰) فلم السنطي (بودابست منة ۲۰۱۷) والمن بودنسيود. من دان الم بعدما: اما كتاب جولدتسيود على المورن المورن المن المن المناس المناس جولدتسيود من دان المن المناس جولدتسيود.

التي اعتدت على ابن الراوندي فلعل ابن الراوندي استعاض عن السعنية بأختها البراهمة لأن المبدأ الذي اعتدد عليه في طعنه العقلي على الأديان، وهو العقل الإنساني، لا يتقق ومذهب السعنية الشكي العسيّ.

وليس لهذه المسألة بالنسبة إلى ما نحن بصدده إلا أهمية ثانوية. والمهم حقاً هن أن الروايات التى نجدها لدى المؤلفين الإسلاميين عن البراهمة بحسبانهم متكرى النبوة. إنما ترجع إلى كتاب «الزمرذ» لابن الراوندى (). وعلى الاقل كان ردُّ الجبائي الوسيط لاقوال ابن الجوزى (ابن

عقيل). وهذا بعينه ينطبق على المؤلفين الآخرين (٢).

<sup>(</sup>۱) لا يحق لنا أن نندهش لاستخدام كتاب «الزمرذ» كمصدر لآراء البراهمة مين إممان

كبير. فإن الكتاب من أهل السنة قد اعتصوا في عرضهم لأخطاء المستزلة على كتاب وفضيحة المستزلة، لابن الراوندي، وعلى العكس من هذا يجب علينا أن نذكر أن المؤلف الإسماعيلي للرد قد أدرك اختراع ابن الراوندي (قطعة رقم ١٤). (۲) عنصب البندادي (والفرق، صن ١١٤) إلى حد القول بأن النظام قد تلار بذهب

البرامنة في إبطال النبواد ولم يجسر على إظهار هذا القول خوفاً من السيف، فاتكر إعجاز القرآن وأنكر ما روى في معجزات نبينا صلع من انشقاق القبر وتسبيع الحمس في بده ونبرع الماء من بين أصابهه ليتوسل بإنكار معجزات نبينا عليه السلام إلى إنكار نبرية، انظر كذلك والغرق، ص ٣٣٤، وبخاصة تور التربيه: وشخصية محمده ص ٨٠٨ – وفي مرضع تَخر (الفرق ص ٣٤٨) يقول البغدادي إن الشافعيين حرموا الزواج من المرامة حصيانهم مذكري الأنبياء.

## ٨ - تـــازيخ الـــرد

لم نحاول حتى الآن أن نصفاً الكتاب الذي فيه حُفظتُ لنا قطعُ من كتاب دائزمرد، وصفاً شاملاً، أما اسم المؤلف فلا يذكر، وإنما يقتصر المؤيد في الدين الشيرازي على ذكر أنه داع إسماعيلي (أحد دعانتا) (١) ولعل طريقة مؤيد في التآليف تدل على أن هذا الكتاب من تأليفه هو. وهو يقول عن نفسه في ديوانه:

رُضِيِتُ التُّسَتُّرُ لَى مَدْهِباً وَمَا أَبْتُغَى عَنْهُ مِنْ مَعْدِلِ (٢)

وفى دمجالسه، بالقاهرة أدخل كثيراً من الكتب على النحو الذي أدخل فيها الرد على كتاب دالزمرذ، (٢). ولا يذكر لهذه الكتب مؤلفا إلا باسم

<sup>(</sup>۱) ص ۷۹ س ۱۲.

 <sup>(</sup>Y) انظر حسين الهدائي، وتاريخ الدعوة الإسماعيلية وأدبها خلال العهد الأخير من الدولة الفاطعية، مجلة الجمعية الأسيوية الملكية سنة ١٩٢٧ من ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) منا أورد تقديماته لهذه الكتب:

أ - المجلد الثالث من ١٦٠ (مجلس وقم ٢٣٨): وإن بعض دعائنا في الشرق وشي به الواشون إلى السلطان فقال بعض: إنه يقول بقيم المالم، وقال البعض إنه يقلو في على ملخ، وقال البعض إنه يقلو في على ملخ، وقال بعض إنه يوي رأى الفلاسفة ويأخذ كلابه وينسه في الكلام الشرعي؛ فعمل رسالة نحن نقوقها عليكم سوقا لفوائد علومها إليكم؛ وفاتحتها بسم الله الرحمن الرحيم الخ.

«أحد دعاتنا» أو «بعض دعاتنا في الشرق». ومن الراجح أن مؤيداً إنها يقرأ على سامعيه كتباً اللها أثناء قيامه من قبل بالدعوة في بلاد فارس (۱). غير أنه في بعض الأحيان يعين المؤلف. قمثلا في هذه «المجالس» قد حفظت لنا مكاتبة أحد الدعاة مع أبي العلاء المعرى الشاعر (۲) وهي مكاتبة معروفة

 ب - المجلد الثالث ص ٣٠٢ (مجلس رقم ٢٤٧): وقد كان أحد دعاتنا في الشرق أخذ المهد على رجل من نوى الاقدار كان استحوذ عليه شياطين المعتزلة، ويكتب الداعى إلى

هذا الرجل رسالة لينقذه من شبهات المعتزلة. جـ – المجلد الثالث من ٣٣٣ (مجلس رقم ٢٥٥): قد سمعتم ما قرئ عليكم من الفصول المكمية المقصورة بالبراهين المقلية رئحن نشفعها بخطبة عملها أحد دعاتنا بالشرق في

هذا الأسلوب وأودعها من الحكمة ما فيه حياة القلوب. قال إلغ. د — المجلد الرابم ص ۲۰۸ (مجلس رقم ۲۶۲): إن بعض دعاتنا ناظر بعض علماء

المخالفين في أمر فدك وخروج فأطمة من خدرها إلغ. هـ – المجلد الغامس حد ۲ (مجلس رقم ٤٠١). وقد وقع إلى أحد دعاتنا كتاب مترجم

بيالاسترشاده التغوري ذكر فيه شبياً على اليهود والنصاري والمسلمين... فلجاب عنه بما نتلوه عليكم بفسهُ وينتلع به من وفقه الله الخير. قال الخ... (فيما يتعلق بالرد على التغوري اللحد انظر فيما قبل وقارن كذلك بما سيلى فيما بعد).

(١) انظر هذه المسألة بالتفصيل عند حسين الهنداني، المقالة المذكورة من ١٢٩ وما
 بعدها، ونفس المؤلف في ددائرة المارف الإسلامية، تحت هذا الاسم.

بدقاء ويقس نروي على دورة (مجلس رقم ١٢ وما يليه) ويقدمة مؤيد مكذا: قد انتهى (٢) المجلد المنارس الذي نبغ بعدرة النصان وما كان يدري إليه من الكثر والطفيان... متى ترجه من وجهناه من داعينا للقاء التركمانية فانعقد بينه وبينه من للناظرة مكاتبة غير مشافهة ما نورده بنصمه فينفع الله به السامعين. قال داعينا إلغ... (ولقد أبان حسين

الهداني في مقالته المذكورة ص ١٣٣ وما بعدها أن هذه المكاتبة هي بعينها المكاتبة المرجودة لدي باقوت) جيداً من مصدر آخر. وذلك المصدر هو ياقوت الذي حفظ لنا كل هذه المكاتبة (التي تحتوى على رسالتين المعرى وثلاث رسائل الداعي الإسماعيلي)، في كتابه إرشاد الأربب (۱) وذكر لنا صراحة اسم الداعي ألا الإسماعيلي)، في كتابه إرشاد الأربب (١) وذكر لنا صراحة اسم الداعي ألا وهو أبر نصر هبة الله بن موضع في كتاب وفلك المعانيء لابن المبيري، ومن جهة أخرى ومجلد لطيف، في رسائل أبي نصر هبة الله بن عمران إلى المعرى، وعن هذا الأخير اقتطفها، فكان ياقوت إذا لم يأخذ المكاتبة عن والمجالس، مباشرة، لكنه عرف اسم مؤلف الرسائل إلى أبي العلاء عن مصدر آخر مستقل عن والمجالس، ويدل لفظ وداعيناء في هذه الحالة وربعا في كل الحالات الاخرى على مؤلف المجالس نفسه، والدليل

(۱) إرشاد الأربب إلى معرفة الأدبيد، طبعة مرجليين، (سلسلة جب، المجلد السادس)
النف سنة ١٠٨٨ – ٢٧، جد ١ ص ١٩٤٤ مها يليها، وقد طبع النمس وترجمه المرة الألور
ر. س. مرجليون، ممكاتية أبي العلاء طي النباتية، في مجلة الجمعية الاسيوية الماكية
المنت ٢٠٨٤ ص ١٩٧٨ – ١٣٧٢، وبليم ثانياً في طبعة كامل كيلاني لرسالة الفغران
(القاهرة سنة ١٩٧٥) ج ٢ ص ٩٦ – ١١٠؛ كذلك: خمس رسائل مفيدة دارت بين حكيم
الشعراء أبي العلاء المربى والمؤيد في الدين أبي تصدر بن أبي معران، القامرة بالمطبقة
الشعراء أبي العلاء المربى والمؤيد في الدين أبي تصدر بن أبي معران، القامرة بالمطبقة
السلفية سنة ١٩٧٩ م ١٩٧٠ من ١٩٧٩ من ١٩٧٩ من ١٩٧٩ من ١٩٧٩ من ١٩٧٩ من ١٩٨٩ هنة الإصادات الإسلامية REI سنة ١٩٤٨ من

 (٢) في المكاتبة نفسها يسمى أبو العلاء مكاتبه باسم: سيدنا الرئيسي الأجل المؤيد في الدين.

<sup>(</sup>٣) انظر بروكلمان: المجلد الأول ص ٢٥٣.

القاطع على أن مؤلف الرد على ابن الراوندى هو مؤيد حقاً يمكن سوقة طبعاً على أساس علامات لغوية ومعنوية. وأمل أن أقوم بتحليل لكل هذه المجالس يؤدى إلى إثبات أن كل الأراء الواردة رداً على كتاب «الزمرذ» تتملق تعلقاً تاماً بعذهب مؤيد. وساقتصر هنا على إيراد دليل على آخر تاريخ يمكن أن يوضع لهذا الرد، وعلى البحث في تحديد العلاقة بينه وبين الردود الأخرى على إمن الراوندى.

أما أن كتاب الداعى لا يمكن أن يكون قد ألف قبل النصف الثانى من القرن الرابع فذلك يتضع تمام الوضوح من بيت الشعر المذكور من ٩١ س ١٠ س ١٠ ...
١١. وهذا البيت، كما أبَنًا فى تعليقنا على هذا الموضع، من قصيدة المتنبى يمكن تأريفها من سنة ٣٣٩ – سنة ٣٤٦ (١٠). لذلك كان لزاماً علينا أن ننظر إلى هذا الرد من ناحية أخرى غير الناحية التى ننظر منها إلى الردود المعيدة على ابن الراوندى التى ألفت بعد موته بزمان قصير. ولم تكن كتب ابن الراوندى نفسها نقطة ابتداء مناظرته والرد عليه إلا فى الجيل التالى له، فندرت قراشها فى نصوصها الأصلية فى منتصف القرن الرابع ولم تعرف

بعد إلا عن طريق الردود الأولى عليها، ولعلنا نُبيِّن فيما بعد أن مؤلف الرد على كتاب «الزمرذ» قد عرفه لا عن طريق النص الأصلى وإنما عن طريق

اقتياسات الربود الأخرى منه.

أنطاكية، فهلا يمكن تحديد هذه الحادثة بدقة أكثر؟

<sup>()</sup> في هذه الأثناء كان المتنبي في بلاط سيف العرال [انظر بروكلمان جـ ١ ص ٨٧؛ محمد صدر الدين، سيف العرلة وعصره Saifuddaulat and His Times (لاهور سنة ١٩٢٠) ص ٤١ وما بعدها]. ويقول الشراح إن هذه القميدة الفت حينما كبست

وهائذا أورد فيما يلى ما حفظ انا من أقوال عن الردود على ابن الراوندى على حسب الترتيب التاريخي (١٠):

اسحق الكندى (المتوفى حوالى سنة ٢٠٠). ويذكر ابن أبى أصبيعة (٢) له السحق الكندى (المتوفى حوالى سنة ٢٠٠). ويذكر ابن أبى أصبيعة (٢) له كتاباً عنوانه: كلام له مع ابن الراوندى فى التوجيد (٢). لكن هذا العنوان والثلاثة الأخرى التى تليه لا توجد فى فهارس كتب الكندى لدى ابن النديم أو ابن القطى. ويدل على عدم صحة كلام ابن أبى أصبيعة من جهة أخرى ما هو معروف من أن المتأخرين قد نسبوا إلى الكندى، بحسبانه أول فيلسوف عربي، كتبا كثيرة كتبها غالبا تلاميذه (٩).

سرين . ب حيره ٢٠٠٠ - ٢٠٠٠ - ٢٠ الله نبيرج) لابن الراوندي ٢ - وقد رد على كتاب دالتاجه (رقم ١١ لدى نبيرج) لابن الراوندي أبو سهل إسماعيل بن على التريختي (١٠)، أحد شيوخ الإمامية الشهورين

<sup>(</sup>۱) ذكر نبيرج (الكتاب السالف-الذكر ص ٣٦ وما يليها) حين سرده لكتب ابن الراوندي بعض هزلاء المزلفين. وما نذكره فيما يلى من أرقام بعد عناوين كتب ابن الراوندي يناظر فهرست نبيرج لها.

<sup>(</sup>٢) عيون الأنباء (طبعة ملر، القاهرة سنة ١٨٨٧) جـ ١ ص ٢١٢ س ٢٣.

<sup>(</sup>٣) لعله يناظر رقم ١٧ لدى نييرج.

<sup>(</sup>غ) قارن دى بور، حول الكندى ومدرسته، في: محفوظات في تاريخ الظسفة (غ) Archiv أن المنطقة أن المنطقة (سنة ١٩٠٠) من ١٥٢ وما يليها: وانظر خاصة ص ١٩٢) من ١٩٢

وانظر هامنه ص ۱۲۵ (ه) كتب عنه بالتفصيل لوى ماسينيون في كتابه: «عذاب الحلاج»، ص ١٤٦ وما يليها

<sup>11.</sup> 

- (توفى سنة ٢١١) فى كتاب والسُبك (١)، وكدك رد على كتابيه ولغة الحكمة (٢)، و «اجتهاد الرأى (٢)، (رقم ١٩ لدى نيبرج).
- ٣ ويذكر النجاشي لابن أخت أبي سهل النوبختي وهو أبو محمد الحسن بن موسى النوبختي الذي كتب في حوالي نهاية القرن الثالث (١٠).
   أقول ذكر له كتابا هو: «الشُّكت على ابن الراوندي» (٥).
- أ ونقض أبر على محمد بن عبد الوهاب الجبائي خمس كتب على
   ابن الراوندي: كما يقول ابن الجوزي (١)، ومن بين هذه الكتب كتاب الزمرذ(١)
   وكتاب الدامغ (١) وكتاب التاج (١).
- (Y) يميل نيبرج إلى قراسه: عبث الحكمة، تبعاً للطوسى قارن لوى ماسينيون، دعذاب الحلاج، ص ٦١٧.
  - (٣) والفهرست، (طبعة ظلوجل) من ۱۷۷؛ الطوسى، الكتاب المذكور من ٥٨ ماسينيون، نقس الكتاب من ١٤٨.
- (٤) ألف كتابه هفرق الشيعة، (طبع رتر، دار الكتب الإسلامية المجلد الرابع استامبول سنة ٢٦٦) بين سنة ٢٦٦ وسنة ٢٠٧، روفول في ص ١٤ إن القرامطة أنذاك أتباعاً كليين باليمن وجنوب العراق ولكن لم تكن عركتهم على العمرة قوية كل القرة ولا ذات خطر. ومن المعروف أن حركة القرامطة كانت في اليمن منذ سنة ٢٦٦، هذا إلى أن التروختي لا يعرف شيئاً عن نجاح القرامطة العظيم في أوائل القرن الرابع.
  - (٥) انظر مقدمة كتاب دفرق الشيعة، من ك XX . (١) مجلة: دالإسلام، المجلد التاسع عشر دسنة ١٩٣٠، ص ٣ س ٢ وما يليه.
- (٧) انظر فيما بعد . (٨) وكذلك يذكره البلخي في قطعة كتاب «الفهرست» لابن النديم، «مجلة فينا لمعرفة
- الشرق، المجلد الرابع ص ٢٤٢ س ١ [ص ه س ١ من الطبقة المسرية والفهرستة] () مذكر أيضاً لدى أبي رشيد في كتاب «المسائل في الخلاف بين البصريين والبغداديينة (1. بيرام، الجوهر الفرد: يراين سنة ١٠٠٠ A. Biram: Die ١٠٠٠

atomistische Substanzlehre ) ص ٦٦ من النص: فيما أملاه من نقض الناج - انظر كذلك لوى ماسينيون، نفس الكتاب ص ٦٣١. ه - كذلك كرس معاصر الجبائى وهو أبن الحسين عبد الرحيم بن محمد الضياط جزءاً من حياته التأليفية فى نقض كتب ابن الراوندى، عليه، فإلى جانب كتاب «الانتصار» وهو رد على كتاب «فضيحة المعتزلة»، نقض ايضاً كتاب: «القضيب» (رقم ١٠ فى فهرست نيبرج لكتب ابن الراوندى ص ٢٧)، «نعت الحكمة»، (رقم ١٧)، «الزمرذ» (رقم ١٣)؛ انظر كذلك ابن الجوزى، الكتاب المذكور ص ٢ س ٤)، «الفريد» (رقم ١٤)، «الدامغ» (رقم ١٥) وأخيرا كتاب «إمامة المفضول» (ابن الجوزى، الكتاب المذكور ص ٣ س ٥).

 ٦ - ونقض أبو بكر محمد بن إبراهيم الزبيرى، وهو معتزلى من الطبقة الثامنة، على ابن الراوندى أربعة كتب، كما يقول ابن المرتضى (١).

٧ - وتحدث عن ابن الراوندى فى كتابه «محاسن خراسان» (٢) أبر القاسم أحمد بن عبد الله البلخى الكمبى (المترفى سنة ٢٦٩) المنزلى الشهور. وقد حفظ لنا «الفهرستُ» وكتابُ «معاهد التنصيص» (٢) هذا الكلام فى اختصار. وهو قد نقض على ابن الراوندى مذهبه فى الجدل فى كتاب خاص(ا).

<sup>(</sup>١) انظر س. ت. و. أربولد، والمعتزلة، (طبعة ليبتسك سنة ١٩٠٢) ص ٥٧ س ٨.

<sup>(</sup>٢) لعل هذا الكتاب يحتوى تراجم مشاهير الرجال من خراسان.

<sup>(</sup>٣) انظر نيرج، نفس الكتاب من ٢٦ – وكذلك يرجع الجزء المرجو، في رسالة ابن القارح (انظر بعد ١٧٧، تطبق ٨) إلى نفس المصدر، كما أبان ذلك كراكرفسكى (انظر بعد من ١٧٧) من ٢٢.

<sup>(</sup>٤) انظر بعد رقم ١٠ -١٠ كذلك مكس هورتن: «المذاهب الفلسفية..» ، ص ٢٨٤، غير أن هذه الرواية لا ترضح لنا أي كتاب يقصد؛ قارن لوي ماسينيون: نفس الكتاب ص ٥٧٨،

 ٨ - وتبعاً لابن المرتضى (انظر نبيرج، الكتاب المذكور، رقم ١٤) وابن الجوزى (نفس الكتاب ص ٣ س ٨) نقض أبو هاشم عبد السلام الجبائي (المتوفي سنة ٣٢١) «كتاب الفريد» على ابن الراوندي (١).

٩ - واقد رد أبو الحسن على بن إسماعيل الأشعرى مؤسس فرقة الأشعرية (توفى سنة ٣٢٤) على ابن الراوندى في كتب كثيرة، في زعم الفهرست الموجود بكتاب «تبيين كذب المفتري» لابن عساكر (٢)؛ انظر اشتتًا رقم ۲، رقم ٥ ورقم ٣٠ (على كتاب «التاج»)، ورقم ٧٧، ٧٣، ٧٤. والمهم خصوصاً هو رقم ٧٢ الذي فيه يجعل الأشعري نقطة الابتداء في الرد على ابن الراوندى ردأ للبلخى (انظر قبل) (٣). ومن هنا يتبين أن الأشعرى لم يرجع إلى الأصل على الأقل في هذه الحالة، وإنما إلى الرد.

١٠ - واعل نفس كتاب ابن الراوندي هذا هو ما رد عليه أبو نصر الفارابي (توفي سنة ٣٣٩)، تبعاً لابن أبي أصيبعة (طبعة أ. مُسلر، جـ ٢ ص ۱۳۹ س ۷ )، في دكتاب الرد على ابن الراوندي في أدب الجدل، - أما ابن القفطى («تاريخ الحكماء»، طبع ليُّرت ص ٢٧٩) فيميز في الموضع المُناظـر عنواني كتـابين: كتـاب أدب الجدل، وكـتاب الرد على الراوندي (هكذا)(ا).

<sup>(</sup>۱) انظرفیما بعد .

<sup>(</sup>٢) س. ف. اشيتا، دمن تاريخ أبي الحسن الأشعري، (لبيتسك سنة ١٨٧٦) ص ٦٣ وما يليها - وقد طبع كتاب ابن عساكر في دمشق منذ سنوات (دمشق سنة ١٣٤٧). وفيه يرد فهرست كتب الأشعري ص ١٢٨ وما يعدها.

<sup>(</sup>٣) العنوان الصحيح هو تبعا الشيئاء الكتاب المذكور ص ٧١: وكتاب نقضنا به على البلغي كتابا ذكر أنه أصلح به غلط ابن الراوندي في الجدل،

<sup>(</sup>٤) انظر أيضاً اشتينشئيدر، والقاريي، (يطرسبرج سنة ١٨٦٩) ص ١١٦ وما يليها.

۱۱ - وتبمأ لكتاب والفهرسته (ص ۱۲ س ۱۲) كتب أبو محمد بن عبد الله بن جمفر بن درستویه (توفی بعد سنة ۴۰۰) التحوی البصری المشهور كتاباً عنوان ونقض كتاب ابن الراوندی علی التحویین (۱)».

۱۲ - أبر بكر محمد بن عبد الله البردعي الخارجي المعتزلي الذي تقابل مع ابن النديم سنة ۳٤٠ ألف من بين ما ألف كتابا اسمه: نقض كتاب ابن الراوندي في الإمامة (؟).

۱۲ - روقول الفهرست ص ۱۷۶ عن أبى عبد الله العسين بن على ابن إبراهيم المعرف بالكاغدى (توفى سنة ۱۳۹): وله من الكتب كتاب نقض كلام الراوندى (هكذا!) فى أن الجسم لا يجوز أن يكون مخترعا لا من شئ ا - ولمل المقصود هو الكتاب رقم ه لدى نيبرج (ص ۲۷) تحت عنوان: لا شئ إلا موجود (۲). وفى الجزء الثانى من نفس هذا الكتاب (أو فى كتاب آخر مستقل منه) نقض المزاف نقض الرازى لكلام البلغى على الرازى.

۱۵ - ویذکر ابن آبی آمسیعة (جد ۲ ص ۱۷ س ۱۰) من بین کتب آبی علی محمد بن المسن بن الهیشم (المتوفی سنة ۲۳) کتاباً اسمه: «مقالة لمحمد بن المسن (بن الهیشم) فی إیضاح تقصیر آبی علی المیانی فی نقضه بعض کتب ابن الراوندی ولزومه ما آلزمه إیاه ابن الراوندی بحسب آمسوله وإیضاح الرأی الذی لا یلزمه معه اعتراضات ابن الراوندی» - ومن

<sup>(</sup>١) انظر فيما يتعلق بهذا لوي ماسينيون، وعذاب الحلاج، ص ٧٥٥ تطيق ٤

<sup>(</sup>۲) «القهرست» (طبعة قليجل) ص ۲۳۷

<sup>(</sup>٢) انظر لوى ماسيئيون، دعذاب العلاج، ص ١٠٥ تعليق ٥.

الطبيعي أنه لابد من قراءة «الجبائي» بدل «الحياني». وإو أن اسم كتاب ابن الراوندي الذي بدا لابن الهيثم في رد الجبائي غير مذكور صراحة، فإننا نستطيع استنتاجه: ففي فهرست كتب ابن الهيثم لدى بن أبي أصيبعة الذي يرجع إلى فهرست لابن الهيثم نفسه، عنوان كتاب آخر يوضح لنا مركز ابن الهيثم بإزاء ابن الراوندي. فيقال في س ٦: «نقض محمد بن الحسن على أبي بكر الرازي المتطبب رأيه في الإلهيات والنبوات،؛ وفي س ٨ «كتاب له

في إثبات النبوات وإيضاح فساد رأى الذين يعتقدون بطلانها وذكر فرق النبي والمتنبي». فكأن ابن الهيثم قام بإثبات النبوات هو الآخر، ومن وجهة نظر فلسفية من غير شك. وليس كتاب الرازي الذي لابد أنه قد طعن فيه في

النبوات إلا الكتاب الذي ذكرناه له أنفا والذي رد عليه أبو حاتم الرازي (١). وكذلك الحال في كتاب ابن الراوندي الذي يذكر في هذا المقام ما هو إلا كتاب الزمرد، والمعروف عنه أن الجبائي نقضه.

فكأن معرفة المتأخرين لا لكتب ابن الراوندي فحسب بل لكل ما بتعلق به كذلك إنما ترجع إلى الردود التي ألفت عليه في عشية القرن الثالث الهجرى، وما يعرف عنه من ناحية حياته ومؤلفاته يرجع في الجزء الأكبر إلى البلخي (٢) الذي يحتمل أن يكون قد تلقاه عن أستاذيه الخياط والجبائي. والفصل المطول الذي كتبه ابن الجوزي (٢) والذي كان مرجع المتأخرين

<sup>(</sup>١) انظرفيما قبل. (٢) انظر فيما سيلي بعد.

<sup>(</sup>٣) مجلة: «الإسلام» المجلد التاسع عشر (سنة ١٩٣٠) س ٢ وما يليه.

أجمعين إنما أخد جميعه تقريبا عن الكتب المتقدمة. حقاً إن ابن الجوزى يذكر أنه قرآ بعض كتب ابن الراوندى في أصولها (نفس الموضع ص ٢ س ٨ من النص العربي) ولكن ذكره بعد ذلك (ص ٣ س ٢) لردود على كتب ابن الراوندى ماتيك يكتفف لنا عن مصادره التي استقى منها والتي نستطيع تميينها في شيءً من الدقة: فهو يعتمد على رواية البيائي كثيراً إذ ينسب إليه أقوالا عن محترى ثلاثة كتب لابن الراوندى (ص ٤ س ٢٠ إلى من من ١٠). والملها كانت مذكورة في مقدمة إحدى ردود الجبائي (٢٠) وكذاك تبتدى القطمة ص ٥ س ١٠ وما يليه بقوله: دقال أبو على الجبائي وما المنافقة تعلق بعلاقة ابن الراوندى بنبي عيسي الوراق (٢٠) وبالظرف وهذه القطمة تعلق بعلاقة ابن الراوندى بنبي عيسي الوراق (٢٠) وبالظرف أخذما عن رد الجبائي على كتاب دالدامغ، ولا نحسبنا مخطئين إن قلنا إن الجوزى من أول أخذما عن رد الجبائي على كتاب دالدامغ، من قال ان الجوزى من أول أن تكون غذه ماشوذة عن مصدر أخذ غير كتاب دالدامغ، فإنه لا يمكن أن تكون غذه ماشوذة عن مصدر أخذ غير كتاب الجبائي (٤٠).

() الذكور صراحة هر كتاب الزمرد، والكتابان الأخران هما حقاً كتاب دالتاجه الذي فيه يتكلم عن قدم العالم (انظر كتاب دالانتصاره من ٢، من ١٧٢ في أسطلها، وقارن كذلك ماريد من قبل في كتابتا هذا)؛ وكتاب دائدامغه الذي عمله ابن الراوندي في زعم الهبائي نقسه اليبود ( ابن الهوزي، نقس الكتاب من ه س ١٨ وما يعده).

(۲) وكذلك يورد الشياط في رده على دفضيحة المعتزلة، كتباً أخرى لابن الراواندي: انظر الانتصار ص ۲ وما يليها، ص ۱۹۵۰، ص ۷۷۱ وما يليها، الثال يعتمل أن تكون شذرة الهيافيّ قد وجدت في الرد على كتاب اخر غير كتب بين الراواندي اللالاة الذكرة المنافذة المنا

(٣) وعلى هذا فريما كانت الفقرة ص ٣ س ٦ للجبائي - فيما يتعلق بالوراق انظر فيما بعد .

(٤) وكذلك يورد ابن الجوزى دص ٣ س ٢ وداً للجبائي على كتاب دنعت الحكمة، ولهذا فريما كان الاقتياس المذكور ص ٥ س ١٤ وما يليه، مأخوذاً عن هذا الكتاب. أما عن أبي هاشم الجبائي فيقول ابن الجوزي (س ٢ س ٨) إنه نقض كتاب والفريد، على ابن الراوندي، على هذا فصينما تروي عن أبي هاشم (ص ٥ س ٦ وما بعده) فقرة من هذا الكتاب فإنا نكون هنا بإزاء شنرة مأخوذة عن رد. ومن للحقق أن الرد على زعم ابن الراوندي له أيضاً (س ١١ وما بعده).

والشائق خاصةً ما يقال عن كتاب «الزمرذ» نفسه، وايس من شك في أن هذه الأقوال لا ترجع إلى النص الأصلى لكتاب ابن الراوندي، وإنما هي ماخوذة عن رد الجبائي الذي يروى عنه كثيراً. والملاحظة الأخيرة (ص ٤ س٠٢) التي قام بها الجبائي تزودي بنا إلى القول بأن الاقتباسات الثلاثة السابقة من كتاب «الزمرذ» مع الردود عليها (١) هي أيضاً له – ويذكر ابن الجزري أن مصدر القطمة الكبيرة (ص ٢ س ٩ وما بعده) المتعلقة بمعنى عنوان كتاب «الزمرذ» (انظر شذرة رقم ٢١)، هو ابن عقيل العنبلي الذي صادفنا من قبل بمناسبة أخرى (٢)، وإذا يعتمد بدوره على رد الجبائي مناقشاً لرأيه في سبب تسمية كتاب «الزمرذ» بهذا الاسم.

لم يبق علينا الآن إلا مقدمة ابن الجوزي (ص ٢ س ١ - ٧). وللمرء أن يشك في أنها تقوم على حقائق تاريخية صحيحة. يدلنا على ذلك رواية عن

<sup>(</sup>۱) تامل تقدير العلوم الدنيوية والعقاقير، المغناطيس، الطلسمات» وخصوصاً ص ٤ س ١٢: وفكيف وقع هؤلاء الأنبياء بما خفى عن من كان أنظر منهم!»، ومثل هذا القول لا يمكن أن يصدر عن حنبلي متأخر، وإنما يفهم على لسان معتزلي.

<sup>(</sup>٢) انظر فيما قبل.

أبي على التنوخي (۱) (توفي سنة ٣٨٤) الأديب. وما يُذُكّر عن أصل ابن الراوندى اليهودي نشعر فيه من الأثر بما تشعر به فيما نتكام عنه فيما بعد من اجتماع الجبائي مع ابن الراوندي على جسر بغداد: فكلاهما يتصل بالأدب لا بالتاريخ.

وقد أن لنا الآن أن نرجع بعد هذا الاستطراد إلى الرد الإسعاعيلي على كتاب «الزمرذ». ويميل المره إلى الاعتقاد باستخدام المؤلف لردو. سابقة برصنفها وسائط من حيث النص، كفيلة للاعتقاد بصحة ما زعمناه من أن مؤيداً نقسه هو مؤلف الرد. غير أن البرهان على هذا أصعب من ذى قبل فيينا لدى ابن عقيل نستطيع أن نبين ولى مرة في حالة واحدة أنه بإيراده اقتباسات من كتاب «الزمرذ» قد أراد كذلك نقض النص الذى أمامه (وأعنى به فيما يظهر كتاب الجيائي) (؟)، نجد على العكس من ذلك أن الرد على ابن

() انظر كذلك نييرج، الكتاب للذكور ص ٣٧: فيما يتعلق بخسائص أبي على التنوخي، انظر كذلك نييرج، الكتاب للذكور من ١٧٠. ويما يتعلق بخسائص أبي على التنوخي، الخطأة، من ١٧٠. ويقى الخميرة الميس الذا أن الوالد الميس الذات ويقا على الذي والد ابن الوالدي يهودياً ملحداً، لكن من الغريب أن الووايات التى لدينا عن حياة ابن الروائدي تقول بلك كان صديقاً لليهود، واليهم التجا حينما علله السلمان، ولهم كتب مسنفات على المهد القديم كما قمل ابن الوابقدي في القرآن، كثيرين في ذلك المصر، أشهرهم حين (والامس: حيري) الملفى وكان معاصراً لاين الوابقدي (كب بين سنة ٥٠٠ منية ٥٠٠ منية ١٨٠ ميلان والمين منية ١٨٠ منية ما الميل والمين منية ١٨٠ منية المسر، الشهرهم المناقبة المناقبة منية المسر، الشهرهم المناقبة والمينة المناقبة منية المناقبة منية المناقبة منية الذي المناقبة منية الذي الدين المينوب المناقبة ١٨٠٠)؛ منية مناقبة منية ١٨٠٠)؛ منية ١٨٠٠.

(٢) انظر قبل.

الراوندى فى الكتاب الإسماعيلى قائم بذاته ولا يكاد يرجع إلى مثال سابق عليه.

غير أنى أرى في الشذرة رقم ١٠ مؤيداً لما زعمته. «فالخصم» الذي نحن بصدده هنا لا يمكن أن يكون إلا خصماً أدبياً متوهماً قد حاول الرد على كتاب والزمرذ، قبل مؤلف كتابنا هذا، وليس من المحتمل أن يكون مثبتي النبوة الذين يظهرون في الشذرة رقم ٢ من كتاب الزمرذ كَرَادِّين على البراهمة. فقد كان هؤلاء حقاً في عُرْض ابن الراوندي أولئك الذين هاجمهم البراهمة دحضوا أقوالهم (١). ولم يقم هؤلاء الخصوم المزعومون برد هجمات البراهمة ونقض مذاهبهم حقاً. إلا أن المؤلف الإسماعيلي يعيب على «خصم» ابن الراوندي أنه فهم أيات القرآن على النحو الذي فهمه هو فكانت الحجج المسوقة ضده من أجل ذلك ضعيفة (٢) «فمن حرص الخصم على الرد ساق تأويل المقامات القرآنية في جملته غيرٌ معتّبر؛ وموضع العيب في ذلك ظاهرة». ولا نحسبنا مخطئين إن حاولنا أن نرى في «خصم» ابن الراوندي هذا معتزليا متقدما على المؤلف الإسماعيلي الذي حاول أن يصحح أدلته وبراهينه. ومعنى هذا أن مؤلف الرد لابد أن يكون قد عاش بعد ابن الراوندي بأجيال كثيرة.

<sup>(</sup>١) انظر على وجه الخصوص قوله في مبتدأ الشذرة رقم ٢: دعندنا وعند خصومنا».

<sup>(</sup>٢) وكذلك يقول ابن الهيثم انظر فيما قبل.

## ٩ - تحليل السرد

أما أن أصلاً الرد إسماعيلى، فذلك يتبين جيداً من أنه محفوظ في كتاب مؤيد وأنه مذكورٌ صراحة أن المؤلف أحد دعاة الإسماعيلية. إلا أن المؤلف أحد دعاة الإسماعيلية. إلا أن الدي يسترعى النظر حقاً هو أن طابعه الإسماعيلي لا يتضبح تمام الوضوح، إلا لا يبعو الداعي إلا كسلم يدافع عن الإسلام ضد غارات اللحد غير المثنقة في الدين بقيل: «أص ٨٠ ص ٢). ولا يشير إلى المثنقة في الدين بقوله: «إخواننا في الدين، (ص ٨٠ ص ٢). ولا يشير إلى المثنقة في الدين، والقارئ الذي لا يعرف المؤلف من قبل سيدهش لما يجده لديه من تصفط طموط وان يرى فيه إسماعيليا بسماعيليا السرى وإنما قصد به إلى الجمهور ويراد به إدخال القارئ بليانة في التصوير الإسماعيلى للإسلام.

ومائذا أورد فيما يلى تحليلاً قصيراً لهذا الجزء من الكتاب المتعلق بالرد على ابن الراوندي مُعنياً بطابعه الإسماعيلي على وجه الخصوص

(١) انظر ماكس هورتن، مذهب الكمن لدى النظام، مجلة الجمعة الشرقية الالمائية DMG ، المجلد الثالث والسنون حسنة ١٠٤٠ه من ١٧٤ غير أنه لم بيق منا من ممنى هذه الفكرة المحدود لدى النظام شئ. ويرى المره هذا خصوصاً وأن مؤسس منشعه والكمون» (و والظهور») لم يود به أكثر من تمثيله بفكرتى أرسطو فى القوة والفعل. المال في المقل الإنساني يظل عديم القمل (أي بالقوة) بالجسم حتى يوقظه إنسان، وهذا ما يقطه النبي، فهو يخرجه أولاً من القوة إلى الفعل، فإذا قيل إن المقل أعظم نعم الله على عباده فإن اسم المقل أولى بأن يكون للنبي('')، فهو المقل بالفعل، بينما المقل الإنساني بالقوة فحسب، (ص ٨٠ ص ٥٠ وما يليه) والقول بأن الأنبياء هم عقل (العالم) قديم قدم الإسماعيلية نفسها، فعن هذا يراعى أن المؤلف يلمح إلى هذا التشبيه دون أن يصرح به، كما يتبين طابع الكتاب العلني لا السرى،

والآلة الموسيقية تظل مادة ميته حتى يستخرج منها المرء الانفام. وعلى هذا النحو يحتاج الإنسان إلى الوسول كدليل وهادر إلى الإيمان بوحدانية الله (ص ٨١ س ٧ وما بعده) – وكذلك البصر لا يكون إلا بمساعد عليه (من ضوء شمس أو قمر أو مصباح إلغ). والرسول يمثل ضوء الأجرام السماوية في هداية الناس إلى المحرفة. فهو دذلك النور الخارج العامل للمقل والمريش لسهمه والمنفذ له في أقطار السموات والأرض، (ص ٨١ س ١٨٠ وما يليه).

<sup>(</sup>۱) من ٤ من ٤: دفهم أولى بأن يسموا عقلاً»، ومنايشم المؤلف فكرة العقل المعتزلية كلها لاين الراوندى في مقابل توحيد الإسماعيلية العقل مع فكرة العقل لدى الأفلاطونية المحدثة، والمعنى المعتزلي لكمة عقل هو العقل الإنساني العادى الذي يلهاب به في المسائل الدينية كمعيار ومقياس، وهذا التقابل نفسه نجيده لدى الفارابي في مقالته وفي معانس العقل، طبعة لميترتسي، ومقالات الفارس الظسفية، من ٢٩): اسم العقل يقال على أشياء كثيرة... ... الثاني العقل الذي يوده المتكلمين على السنتهم، يؤلوان: هذا منا يجبه العقل وينفيه العقل إلغ، قارن كذلك الموضع المهم في دوسائل إخوان الصفاء (طبعة بدياري) جـ ٤ مـ ١٩٠٤.

ومثل هذه التعثيات بين الآ راء الطبيعية العلمية وبين حقائق النبوة كثير في كتب الإسماعيلية. وهي تقوم على القول بأن ظواهر الحياة الدينية تتمكس على ظواهر الطبيعة. وفي هذا الموضوع وضعت مؤلفات كثيرة (١) تتل على الدور الذي لعبه العلم والقلسفة في تأسيس الإسماعيلية (١). ولكن مؤلفنا بدع تقصيل القول في هذا.

غريبا أن يكون فى مقدوره إحداث المعجزات (ص ۸٧ س ١١ وما يلي). ونفسه تزن الفليقة كلها ويها كان فوق البشر أجمعين ( ص ٨٨ س ٤ وما يليه). ووإن جسد الإنسان أكثره لمم وقلبه لمم يجانس جملة جسده باللحمية. غير أنه بيت العياة والفضل، وعنه تنتشر الحياة فى الجسد كله». (ص ١٤ س ١٨ وما يليه).

ونفس الرسول أسمى النفوس وجسمه أنبل الأجسام. لذا لم يكن

وللأنبياء في سلم البشر الدرجةُ العليا، وفي الدرجة السفلي دقوم نسناس لهم من الإنسانية صورتها، فقط (٣) – وفوق هؤلاء دقوم سكان جبال

<sup>(</sup>١) مثلا أبو يعقوب السجستاني، كتاب وإثبات النبوة؛ أحمد حميد الدين الكرماني، كتاب دراحة العقل وغيره؛ انظر كذلك مجلة: دالإسلام، المجلد التاسع عشر (سنة (١٩٢١) ص ٢٦١، مدار بن حيان ومقالات اخبان الصفا مؤلفات اسماعلية، فعما شعلق بالأول

<sup>(</sup>٢) كتب جابر بن حيان ومقالات إخوان الصفا مؤلفات إسماعيلية، فيما يتعلق بالأول انظر ي، رسكا و ب. كراوس: «تهافت أسطورة جابر»، في «النشرة السنوية الثالثة لمهد البحث في تاريخ العلوم الطبيعية»، براي سنة ١٩٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: درسائل إخوان الصفاء جـ ٤ ص ١٣٣.

ومواضع غامضة ورعاة بقر وغنم، وهم أصلح حالا في قريهم من سكة العقله - ثم دقوم هم عامة البلدان وهم أقديب حالا - وقوم خوامس - وقوم علماء وأخيار. فلا يزال الشمئ يُخلُص ويُنْشَبِك حتى ينتهي إلى الصفوة التي لا يشويها الكدر وهم الأنبياء عليهم السلام الذين... يقبلون على تابعيهم في استخلاصهم من الكدر وإحالتهم إلى جوهر الصفاء ويؤثرون فيهم تثاير البحد في القحم الأسود بإحالته إلى جوهره وإقادته من نوره وتخليصه من سواده، (ص ٨٣ س ١٧ وما يليه) - وماليم هذه الاقوال الإسماعيلي غير

وأوامر الشريعة التى تبدى مناقضة للمقل تجد تفسيرها فيما قصد الله إليه من تنشئة الناس. فكما أن الآباء يمعلون على تنشئة أبنائهم النشاة الأولى ولقطع الأولاد عن العادة البهيمية وكسبها الأخلاق الإنسانية»، يحاول الأنبياء أن يسلكوا وبتابعيهم الذين ينشئونهم النشأة الثانية (۱) للدار ولاقدون عليهم العادات الطبيعية ويقعمونهم الأخلاق الملكوتية». وعلى هذا فليس لأوامر الشرع معنى آخر غير خرق عادات الإنسان الطبيعية وتذكيره دائماً بصلته بالله. والراسخون في العلم يدركون معناها ويمارسونها عن معرفة ويصيرة. (ص ٩٩ س ٢٤ وما

كذلك يقف مؤلف الرد موقفاً نقدياً بإزاء المعجزات، ولكن ليس ذلك

<sup>(</sup>۱) انظر سورة ۲۹ : ۱۹: ۹۳ : ۸۹ : ۱۲: وكذلك درسائل إخوان الصفاء جـ ۱ پ ص ۲۵، ۷۰ جـ۲ ص ۳۱: جـ٤ ص ۱۳۰.

لقوله بعدم إمكانية صدور المعجزات عن نفوس متمايزة كنفوس الأنبيا» بل لأنه بدف و القبات عن طريقها. إذ لا يحتاج إلى مثل هذه المعجزات إلا شمال المعجزات إلا شمال الفارسي (١) وخديمة إلغ، فيزمنون بالأنبياء دون حاجة إليها. ويجب عينا أن نفرق تفريقاً تأماً بين هذه المعجزات وبين «المعجزات العلمية»، فهذه الأخيرة أسمى بكثير من الأولى، وبها تعتبر صحة النبوة. مثل هذه المعجزات ما قاله المسيح عن محمد. (ص ٨٧ س ١ وما يتلوه؛ كذلك ص ٨١ س ١ وما يليه).

وعلى هذا النحو جات فكرته الفاصة عن عقيدة إعجاز القرآن (۱).

تلك الفكرة التى لا نجد لها مثيلا فى كتب الكلام الكثيرة عن هذا
الموضوع (۱). فلقد اقتصر معنى إعجاز القرآن من قبل على إعجازه من
ناحية نظمه وتاليفه. وهذا ما طعن فيه ابن الراوندى. أما مؤلف الرد فيتخذ
نفعة أخرى: أما أن نظم القرآن لا يمكن مخلوقاً أن يبلغه، فقد يكون ذلك
صحيحاً (م ٨٨ س ١٢)، ولكن والكلام ألفاظ مقترة على معان (١) ملائمة
الها، والكلام كالجسد والمعنى فيه روحه، ومعلوم أن الأجساد من حيث كونها

<sup>(</sup>۱) ما يقال من أن سلمان، وأو أنه غير عربي، لم يَحَفُ الهجرة من بعيد إلى الرسول وإنه أقرَّ به قبل غيره من الناس (ص ۸۷ س ٦ وما يليه؛ ص ٩١ س ١)، من المحتمل أن يكون مأخوناً في غالبيته من الشيعة: انظر الآن أوى ماسينيون، سلمان الفارسي (ونشرات جماعة الدراسات الإيرانية،، المجلد السابع، تور سنة ١٩٢٤).

<sup>(</sup>٢) انظر فيما قبل .

<sup>(</sup>٣) أشير هنا بنوع خاص إلى بحث عبد العليم المشار إليه فيما سبق.

<sup>(</sup>٤) قارن درسائل إخوان الصفاء (بمبای) جـ ١ ب ص ١١١.

أجساداً لا تتفاوت تفاوتاً كثيراً: فإنها وإن رجع بعضها على بعض من حيث استقامة النظم وحسن الهندام فهو أمر قريب؛ وليس كذلك التقاوت من جهة النقوس التي هي المعنى. فإن نفساً واحدة تقع بوزان الخاق كلهم من حيث افتقار النفوس إليها، والحاجة إلى الامتياز منها. والقرآن فهو كلام بمثابة الجسد، ومعناه رجه الذي كني الله سبحانه حنه> بالمكحة». (ص ۷۸ س ۱۸ مما يليه) – وأساس هذه النظرية الذي لا يصرح به المؤلف هو مذهب الإسماعيلية في «الظاهر» و «الباطن» أي التقويق بين معنى القرآن الظاهري ومعناه الباطن (دار الحقيقة»، المسماة هنا بالحكحة). والأول يتم «بالتفسير» والثاني دبالتفسير» (من ۱۳ س ۱۷ – ۱۸).

وفى التفاصيل يعرض لنا المؤلف فى صدورة واضحة تحفظاً واحتياطاً نوا طابع إسماعيلى خاص. فهو يدع عن قصعر المغنى الخاص الذي يعطيه للكية ٨٨ من سورة البقرة، ويرفض نقض تفسير ابن الراوندى عليه نقضاً صريحاً. وهو، ولو أنه يرفض القول بأن الملائكة أجساداً (ص ١٤ س ١ وما بعده) فإنه يقول إن فى ذكر الملائكة أسراراً للحكمة (الإلهية) معنوعة عن الموام (فى مقابل الخواص، ص ١٣ س ١٢). وكل ما يقال عنها إنما هو «رموز» فحسب.

وليس مصادفة أن نرى الرد على المحدين الذين يجحدون الإسلام

<sup>(</sup>١) ونصادف هذا التفريق بين الظاهر والباطن ص ٨١ س ١٨ وما يتلوه.

خاصة والاديان المنزلة عامة. يلعب دوراً هاماً هكذا في الكتب الإسماعيلية الفاطعية التي تبعث اليوم. فإلى جانب هذا الكتاب الموضوع ضد ابن الراوندى يوجد رد على كتاب إلحادى لمحمد بن زكريا الرازى الطبيب الفيلسوف (۱) الذي أشرنا إليه مراراً من قبل، وكذلك رد آخر على كتاب والاسترشاده لمحمد لم يكن معروفاً من قبل هو الثغورى (۱). وهذا لأن الإسماعيلية التي نشات عن حركة القرامطة المضادة، وجدت نفسها مضطرة، حينما كانت على صلة بها قريبة فيما قبل. التيارات التي كانت على صلة بها قريبة فيما قبل.

## ۱۰ - من حياة ابن الراوندى

لم تظهر شخصية من شخصيات التاريخ الروحى الإسلامى المتقدم تحت ضوء جديد بتاثير اكتشافات السنين الأخيرة كما ظهرت شخصية ابن الراوندى. لذا كان من الواجب تقدير قيمته وتعيين صلته بمعاصريه وتبيان تطوره الروحى وبواعث تفكيره على ضوء المواد الفزيرة التى اكتشفت عنه. وما سنذكره فيما يلى ليس إلا مقدمة لدراسة تفصيلية لابن الراوندى لابد أن

<sup>(</sup>۱) انظرفیما قبل .

<sup>(</sup>Y) نص هذا الكتاب موجود أيضاً في المجلد الشامس من المجالس المؤيدية (مجلس رقم ٤٠١ ــ ٤١٤): انظر فيما قبل ، ونشتقل، حسين الهمداني وأنا، بنشر هذا الكتاب.

تبتدأ من تحليل دقيق لكتاب «فضيحة المعتزلة» لابن الراوندي (١) ولقد أورد نبيرج في مقدمته لكتاب «الانتصار» روايات متعلقة بابن الراوندي مأخوذة عن «الفهرست» لابن النديم (٢)، و «وفيات الأعيان» لابن خلكان (٣)، و «معاهد

التنصيص، لعبد الرحيم العباسي (٤)، وكتاب «المُنْية والأمل، لابـن المرتضى (٥)، و «مروج الذهب للمسعودي» (٦). لكن ظهرت بعد ذلك مصادر

أخرى: أولها الفصل الطويل الذي كتبه ابن الجوزي في كتابه «المنتظم في التاريخ» (٧)؛ وبْأَنْيِا ملاحظات عرضية لنفس المؤلف في كتابه «تلبيس إيليس» (^)؛ وثالثاً جزء في «رسالة الغفران» لأبي العلاء المعرى بحثه أ.

(١) ما أورده ماكس هورتن في كتابه: «المذاهب الفلسفية لأمل النظر من المتكلمين في الإسلام، (بون سنة ١٩١٢) ص ٥٠، مشكوك فيه كل الشك، (انظر على العموم أقوال هـ. هـ. شيدر في مجلة المستشرقين لنقد الكتب OLZ سبئة ١٩٢٧، ٨٣٤ وما بتلوها). فهو يزعم، من بين ما يزعم، أن الكتاب الذين ردوا على ابن الراوندي هم هؤلاء الذين

كتب ابن الراوندي ضدهم. (٢) أعنى قطعة «الفهرست» التي نشرها م. ت، هوتسما في: «مجلة فينا لمعرفة الشرق، WZKM من ٢١٧ وما بعدها. [وقد نشرت في الطبعة الممرية والفهرست»،

ص ٤ - ص٥؛ القاهرة سنة ١٩٢٩]

(٣) طبعة بولاق سنة ١٢٧٥ جد ١ ص ٣٨ وما بعدها.

(٤) طبعة بولاق سنة ١٢٧٤، جـ١ ص ٧٦.

(٥) «المعتزلة: فصل من كتاب الملل والنحل للمهدى لدين أحمد بن يحيي بن المرتضى»،

طبع توماس، أرنواد، لييتسك سنة ١٩٠٢. (٦) «مروج الذهب» للمسعودي، طبع وترجمة باربييه دي مينار «باريس سنة ١٨٧٣ ، جـ

. YTV . - V

(٧) نشره رتر، مجلة «الإسلام» المجلد التاسع عشر سنة ١٩٣٠ ص ١ وما بعدها.

(٨) القاهرة سنة ١٣٤٠ ص ٧٢، ١١٨ وما بعدها، حيث يشار صراحة إلى كتاب

«المنتظم في التاريخ» لابن الجوزي؛ انظر قبل ص ١٤٦.

## كراكوفسكى في تفصيل (١). وقد وصل نيبرج في عرضه النقدى لهذه

((۱) وثيقة منسية عن كتب ابن الراوندي Comptes rendus de l' Académie des Sciences de U. R. S. S., 1926, B. p. 71 - 74) انظر طبعات رسالة الغفران لإبراهيم اليازجي (القاهرة سنة ١٩٠٣)، ص ١٥٧ وما بعدها؛ لكامل كيلاني (القاهرة سنة ١٩٢٥) جـ ٢ ص ٧٠ وما بعدها. (وفي هذا الأخير النص مختصر)؛ غير أن رسالة ابن القارح مطبوعة في الجزء الثالث (انظر «المقتبس»، المجلد الخامس ص ٥٥٢) وهي التي ترد عليها رسالة الغفران. وفي رسالة ابن القارح جزء متعلق بابن الراوندي، (طبعة كامل كيلاني جـ ٣ ص ١٥). ولقد أشار إلى هذا الموضع المرة الأولى ر. أ. تكلسون في مجلة الجمعية الأسيوية الملكية سنة ١٩٠٢ ص ٢٥٥، انظر كذلك ص ٨٣. وكذلك انظر اجناتس جولدتسيهر: اتجاهات تفسير القرآن، (ليدن سنة ١٩٢٠) ص ١٢٠ تعليق ١؛ لوى ماسينيون، عذاب الحلاج ص ١٤٨ تعليق ٥ - ولقد بحث هــجوتشالك في مجلة: الإسلام، المجلد التاسع عشر (سنة ١٩٣١) ص ٢٨٧ وما بعدها ما رواه المؤرخون المتأخرون عن ابن الراوندي وهو لا يكاد يحتوى على شئ جديد. انظر كذلك جولدتسيهر، شريعة السبت في الإسلام في: «كتاب تذكاري مقدم لداقد كوفمان» (پرسنلار سنة ١٩٠٠) ص ١٠١ تعليق ١ [إشارة إلى الهمذاني، درسائله، استاميول ٥ سنة ١٢٩٨ ص ٨؛ وفخر الدين الرازي دنهاية الإيجاز»، طبعة القاهرة سنة ١٣١٧ ص ١٦٤ - ٢١٦]؛ ك. أ. تلينو، في دمجلة الدراسات الشرقية، المجلد السابع ص ٤٢١ وما بعدها؛ هـ. رتر، مجلة : «الإسلام» المجلد الثامن عشر (سنة ١٩٢٩) ص ٣٧ وما بعدها - ولم أر الموضع الموجود لدى ابن شاكر الكتبي عن ابن الراوندي في كتابه دعيون التواريخ، (طبعة ليدن سنة ١٩٢٧) [انظر هوتسما، مجلة ثينا لمعرفة الشرق المجلد الرابع ص ٢٢٩] وهائذا أورد فيما يلي الفصل الذي كتبه اليافعي عن ابن الراوندي في كتابه دمراه الجنان، الذي له أهمية خاصة لأنه يضع تاريخ موته سنة ٢٤٣ (وهذا شاهد أخر على أن موت ابن الراوندي كان متقدماً) ولانه يحتوى على شذرات من كتاب ألفه ابن الراوندي اليهود من غير شك (انظر قبل ص ١٥) [مخطوطة براين رقم 4952, fol 159a (= B) مخطوطة باريس (I = P) [1589, fol. 196b (= B) وفي السنة

الروایات إلى هذه النتیجة، وهى أن موت ابن الراوندی كان حوالی سنة ٢٠٠ هـ ولكتنا سندلی فیما بعد بدلیل علی أن نشاط ابن الراوندی لم یتعد منتصف القرن الثالث.

وليست الإجابة على السؤال عن تاريخ موت ابن الراوندى عديمة الأهمية، ولو كانت المسألة متعلقة بدؤلف من عصر متآخر عن ذلك بكثير إذاً لكان سواءً أن نضم تاريخ موت ثلاثين أو أربعين سنة قبل أو بعد، ولكن ابن الراوندى عاش في ذلك القرن العاسم من تاريخ الإسلام الذي فيه تُحدث كل عشر سنوات تغيراً هائلا في الموقف الروحي، فإن كان كتاب «الزمرد» كتب قبل سنة ، ٢٥، فمكانته في تاريخ الإلعاد في الإسلام هي تلك التي

<sup>=</sup> الذكرة (سنة ٢٤٢) ترفى ابن الراوندي أحمد بن يحيى بن إسحق الراوندي وله مثال قولم في الراوندي وله مثال قولم علم الكلام وينسب إلى الزيغ والإلماد، وله مثان قولم علم مثال في علم الكلام وينسب إلى الزيغ والإلماد، وله مائة ويقم عالى بعد ما أشي كتاب، وله مجالس ومثافرات بعد ما أشي مقدله، وقد انفرد بهذا الي نقط الكلام في كتبهم، قال وكان من فضلاه عمد و بن تصاليف كتاب و فضيحة المعزلاة، علقت يعوا من زمعن (B) أريمين ينسببة إلى راوند قرية من قري قاسان... ... ... ... قات وذكر أصحابانا في بالسبخ الشنغ في مواضع متفرقة من (B) من كتب الأصول أنه مو الذي لقن اليهود السبخ المنزا أن تنصب بالسبت ما دامت السعوات والأرض، ولا يجوز أن يعر أن الراوندي ولا إلى الله على موسى مثلى الله عليه وسائح الله على نسبت والمناسبة الله على موسى مثلى الله عليه وسائح يليم الأن الراوندي وأنه مات في حدود الشائحة، وهذا الفسلواب عجيب فليجوزته، وقحت منذ الراوندي وأنه مات في حدود (وقد عدا الشائحة، وهذا الفسلواب عجيب فليجوزته، وقحت منذ عبد من ابن الراوندي لا ياتى يجيد (وهو من المن مناسبة مناسبة المناسبة عبد من ابن الراوندي لا ياتى يجيد (وهو مناسبة مناسبة عبد من ابن الراوندي لا ياتى يجيد (وهو مناسبة مناسبة عالم مار من مار الدوندي الدونة)

يتطلبها تبعاً لشكله وأسلويه، فلن يكون لمثل هذا الكتاب – الذي كان أثره من الناحية الفطابية أكثر منه من الناحية البرهانية، في نهاية القرن الثالث، حينما اتسعت دائرة مقاومة مبادئ الإسلام، وقامت حركة التنوير على أيدى القرامطة والفلاسفة والمصوفية – ذلك الأثر الذي كان له في الواقع، وإن يكون له ذلك المصدى الذي أثاره في دوائر الإسلام السُّني، وهائذا اقتصر فيما يلى على إيراد أراء نيبرج في اختصار مشيراً في كل جزئية إلى كتابه،

یذکر المسعودی (۱) أن تاریخ وفاة ابن الراوندی مو سنة ۲۶۵ مـ
ویتقی معه ابن خلکان الذی یقول عنه إنه مات حوالی سنة ۲۰۰ وهو فی سن
الاریمین. أما ابن عقیل، وهو مصدر ابن الجرزی، وکذلك عبد الرحیم
المباسی بوساطة الأخیر، فیحدد عمره بعقدار ۲۳ سنة (۱). كذلك یُذکر فی
کتاب «تابیس إبلیس» صراحة: وأشنة وهو فی الشباب، (۲).

وعلى المكس من ذلك يذكر باقى المؤلفين تاريخ موته المتأخر: فابن الجوزي نفسه يضمه في كتاب والمنتظم في التاريخ، تحت سنة ٢٩٨؛ ويوجد هذا التاريخ نفسه في دمعاهد النتصيص، الذي يمتعد على ابن الجوزي، وتبمأ لذلك يكون عمر ابن الراوندي قد نيف على الشائين؛ وحاجي خُليفة (أ)

<sup>(</sup>١) دمروج الذاهب، الجزء السابع ص ٢٣٧ - وكذلك اليافعي، انظر التعليق السابق. (٢) واختلاف القراءة الذي يثبته رتر وهو رقم ٦٦ (نفس الموضع ص ١) يجب أن يلغي.

<sup>(</sup>۲) ص ۱۱۸.

<sup>(</sup>٤)انظر نيبرج، الكتاب المذكور ص ٤٠.

یذکر أنه مات سنة ۲۰۱ و وکذلك تقول الروایات لدی أبی الغداء وأبی المداء وأبی المداء وأبی المداء وأبی المداء وأبی أما المحاسن بن تغییر موته یبدو أنه ما فعله ابن المرتضی من وضع ابن الراوندی فی المطبقة الثامنة من بین المعتزلة، أعنی بجعله معاصراً للجبائی (المتوفی سنة ۲۰۳) وللخیاط ولابی القسام البلخی (المتوفی سنة ۲۰۳) وللخیاط ولابی القسام البلخی (المتوفی سنة ۲۰۳) (۲)

ونجد مثل هذا التناقض كذلك في الروايات المتصلة بعلاقته بالجبائي فمن جهة بقول كتاب دالمنتظم، (<sup>7)</sup> (وتبعاً له كتاب دمعاهد التنصيص» (<sup>1)</sup>) رواية عن أبي على الجبائي، ابن الراوندي وأبا عيسى الوراق قد طلبهما السلطان ولكنه مات بعد ذلك بقليل. ومن جهة أخرى يذكر صاحب كتاب دمعاهد التنصيص» الذي لا تعرف له مصدراً في ذلك، أن ابن الراوندي اجتمع هر وأبو على الجبائي يوماً على جسر بغداد وتناظراً في إعجاز القرآن (<sup>6)</sup>. فإذا كان أبو عيسى الوراق، وذلك ما تؤيده روايات كثيرة، قد مات سنة ۲۵۷ (<sup>7)</sup>، فإن كلام الجبائي عن موت ابن الراوندي برهان على

<sup>(</sup>١) س. هـ. جرتشالك Gottschalk ، مجلة: الإسلام، المجلد التاسع عشر (سنة ١٩٣١) من ٢٨٧

<sup>(</sup>٢) نبيرج، مقدمة «الانتصار» ص ٢٩. (٣) مجلة: الإسلام، المجلد التاسع عشر (سنة ١٩٣٠) ص ٥ س ١٨.

<sup>(</sup>۱) مجله: الإسلام، الجلد الناسع عسر رسنه ۱۰۱۰) ص ۵ س .... (٤) نييرج: الكتاب المذكور ص ٣٩.

<sup>(</sup>ه) نيبرج: الكتاب المذكور مس ٣٧. \*--

<sup>(</sup>٦) د مروج الذهب، جـ ٧ ص ٣٣٦ - فيما يتعلق بأبى عيسى الرراق انظر مجلة. الإسلام، الجلد الثامن عشر (سنة ١٩٢٩) من ٣٥ وما بعدها، نبيرج الكتاب الذكور ص ٢٠٥ ويــورد لــوى ماسينيون فــى كتابه: دمجموعة مـن النمـوص غــير المشهورة متعلقة

تقدم موت ابن الراوندي، بينما تستدعى الرواية الأخرى عن اجتماع ابن الراوندي مع الجبائي أن يكون ابن الراوندي قد مات متأخراً.

والبحث في تاريخ وفاة ابن الراوندي لابد أن يبتدأ من شخصية أبي عيسى الوراق الذي لا يذكر عبثاً إلى جوار ابن الراوندي في روايتي الجبائي

= بتاريخ التصوف في الإسلام، (باريس سنة ١٩٢٩) ص ١٨٢ وما بعدها، شذرات من نقض السبحية لأبي عسي، وهي محفوظة في رد يحبي بن عدى عليها (انظر، أ. يربيه Périer، يحيى بن عدى، فيلسوف عربي نصراني في القرن العاشر، باريس سنة ١٩٢٠ ص ١٥٠ وما بعدها) وتاريخ وفاته المذكور هناك وهو سنة ٢٩٧ هـ. ناشئ عن خطأ من غير شك (كذلك يربيه، الموضع المذكور). ولقد ساق هـ. هـ. شيدر الدليل على أن المعقوب. المؤرخ (كتب حوالي سنة ٢٧٠) اعتمد على أبي عيسى الوراق في عرضه لذهب المانوية، فكأته كان قبل اليعقوبي [حاشية: نبهني الأستاذ ماسينيون إلى الفصل القيم الذي كتبه عن أبي عيسى الوراق محمد بن محمد داماد الحسيني في كتابه والرواشم السماوية في شرح الأحاديث الإمامية، (طبع حجر، طهران سنة ١٣١١ هـ؛ قارن بروكلمان جـ ١ ص ١٨٧) ص ٥٥ وما بعدها] وهنا كذلك (عن فخر الذين الرازى والسيد المرتضى) يذكر ابن الراوندي بجانب أبي عيسى الوراق: «وقال السيد المرتضى في كتاب «الشافي»: إنه رماه المعتزلة مثل ما رموا ابن الراوندي القاضيء. وهذا خلط بابن الراوندي القاضي (انظر السمعاني، كتاب والأنساب، سلسلة جب التذكارية، المجلد العشرون، ورقة ٢٤٥ أ). ومن المهم أن يذكر النجاشي (دكتاب الرجال، بعباي سنة ١٣١٧ ص ٨٤) أن أبا عيسي الوراق كان معاصراً لرواي ثنت بن محمد أبي محمد العسكري الإمامي. وهذا ينسب إلى النصف الأول من القرن الثالث. ومن الشائق أيضاً أن أبا عيسى كان بعد شخصاً مرضياً عنه عند الإمامية - قارن أيضاً ابن تيمية، كتاب دمنهاج السنة النبوية، (بولاق سنة ١٣٢٢) جـ ٣ ص ٢٠٧. وقد تكلم حديثًا عن أبي عيسى في تفصيل عباس إقبال في كتابه: «أل نويخت» Les Nawbakht (طهران سنة ١٩٣٣) ص ٨٥ وما بعدها. وهناك كذلك (ص ٨٧ وما يليها) ترجمة لابن الرواندي.

والسعودي (١). وأبو عسبي الوراق هو اللحد البطن المانوية المشهور كما يقول الخياط بذلك صراحة في مواضع كثيرة (ص ٩٧، ١٥٢، ٥٥٨). وكان أستاذاً لابن الراوندي والدافع له على الإلحاد الصريح؛ وكما سنبين فيما بعد، ابتدأ ابن الراوندي تأليفه الإلمادية في السنين الأخبرة من حياته، تلك التاليف التي لها يدين بأهمية وخطورة شأته. ولا يمكن أن يقع موت أحدهما بعيداً عن موت الآخر بمقدار ٥٠ سنة، وعلى ذلك فإن القول المروى عن الجبائي متعلقا بموتهما يستحق كل تصديق. ولعل الرواية الآتية ترجع إلى الحيائي أيضاً وهي : «وقد كان ابن الريوندي وأبو عيسي محمد بن هارون الملحد أيضاً بتراميان بكتاب الزمرذ ويدعى كل واحد منهما على الآخر أنه تصنيفه. وكانا يتوافقان على الطعن في القرآن، (٢) والرواية القائلة بأن عمره نيف على الثمانين تبدو ثانوية بإزاء الرواية الصحيحة غير المطعون فيها التي تقول إن عمره كان ٤٠ سنة تقريباً. أما تاريخ مواده (حوالي سنة ٢١٠) فثابت لدى جميم المؤلفين. والذين يقولون إنه مات حوالي سنة ٣٠٠ يضطرون، تحاشيا للتناقض، إلى جعل سنة ثمانين سنة أو أكثر (٢) فإذا كان ابن الراوندي قد مات سنة ٣٠٠ وهو ابن أربعين ربيعا، اذاً لما عاصر أبا عيسى الوراق. من أجل هذا كله كان موت ابن الراوندي سنة ٢٥٠ تقريباً، وليس علينا بعد إلا أن نفسر كيف وُضع تاريخ موته المتأخر:

<sup>(</sup>١) يذكر المعودي موتهما الواحد تلو الآخر.

<sup>(</sup>۲) انظر شذرة رقم ۲۱ – ولقد أبنا من قبل (ص ۱٦٨) أن جزءً كبيراً مما ذكره ابن الهوزى عن ابن الراوندى يرجع إلى ردود العبائى التى كان ابن عقيل وسيطا لها. وهذا صحيح خصوصاً فيما يتعلق بما يذكر عن كتاب الزمرذ.

<sup>(</sup>٢) ويقول أبو المحاسن إنه عاش ٨٦ سنة. انظر XIX, p. 222

هناك ثلاثة براهين يسوقها نيبرج (١) لإثبات صحة التاريخ المتأخر.

\- وإن صح أن ابن الراوندي اجتمع مع أبي على الجبائي فلابد أن نقطع بأنه عاش في النصف الأخير من القرن الرابع، ومستحيل أنه قد مات حول سنة ٢٥٠ هـ، إذ الجبائي توفي سنة ٢٠٣هـ:

 ٢ - عده ابن المرتضى من الطبقة الثامنة وهي طبقة الجبائي والخياط والكعبي؛

٣ - ثبت من كتاب «الانتصار» أن ابن الراوندى ذكر أبا زفر وأبا مجالد في كتابه «فضيحة المعتزلة» ونقض كلامهما (راجع ص ٢٠ و ص ١٠٠)؛ وأبو زفر وأبو مجالد من الطبقة الثامنة أيضاً، فكيف يمكن ذلك لو مات ابن الراوندى حول سنة ٢٥٠ هـ أي قبل الجاحظ بقليل، أي في زمان أهل الطبقة السابعة».

ولنبدأ بالبرهان الأخير. إن هذين الشخصين بعينهما اللذين يذكرهما نيبرج يدلان دلالة واضحة إلى أى حد كان تقسيم ابن المرتضى لطبقاته غير موثوق به تمام الوثوق ولو أن كتابه لا غنى عنه فى تاريخ المعتزلة. فنحن هنا بصدد متكلمين غير معروفين تماما فى كلتا الصالتين. أما أبو زفر فقد روى (تبعا لكتاب «الانتصار» ص ١٦) عن هشام اللُّوطَى المذكور فى الطبقة السادسة، وكان معاصراً للمأمون (١٩٨ – ١٩٨٨). وفى كتاب «المنية والألماء ص ٤٥ يضع ابن المرتضى أبا زفر فى الطبقة الثامنة حقاً، ولكنه فى ص ع. يقرب صراحة إن أبا زفر رأى الهذيل (العلاف) وأبا موسى (المراد)

<sup>(</sup>١) الكتاب المذكور، ص ٤٠.

فيذكره ابن المرتضى في الطبقة السابعة وهو تلميذ بشر بن المعتمر (المتوفي سنة ٢١٠) ومات أبو هذيل سنة ٢٢٥ أو سنة ٢٣٥ وقد أشرف على المائة. فلا يمكن أن يعد في الطبقة الثامنة إذاً، إلا إذا كان قد مات في نهاية القرن الثالث. غير أن الروايات لا تقول لنا شبئاً عن عمره وإلى أي زمن امتد

وصالح الإسواري شخصيا. أما ثالث هؤلاء فغير معروف (١). وأما المردار

نشاطه كأستاذ وكاتب. فطريقة ابن المرتضى هي أن يرتب المعتزلة تبعا لتاريخ موتهم لا تبعا لعصس ازدهارهم. وهكذا الحال فيما يختص بأبي مجالد. فهو كذلك منسوب إلى الطبقة الثامنة (٢) كما ذكر نبيرج (٢)، وقد أخذ عنه الخياط. ولكن مذكر من حهة أن

أبا مجالد كان صاحبا (لا تلميذاً ؟) لجعفر بن حرب وجعفر بن ميشر وأبي موسى المردار، ومن جهة أخرى بذكر، بعد أن قال أن الضاط قد أخذ عنه، ما يأتي صراحة: «وأخذ عنه أبو الحسين الخياط وإن <كان> من أصحاب من تقدمه، أي من الطبقة السابقة (ص ٤٠ س ٥). ولا تقهم هذه العبارة إلا على أن الخياط كان تلميذاً له وهو صغير. وعلى هذا فإذا ما ذكر أبو زفر وأبو

مجالد في وفضيحة المعتزلة، فلا يدل ذلك على أن تأليف هذا الكتاب كان

متأخراً. ويقول الخياط نفسه (٤) إن ابن الراوندي كان يكذب على الأحياء من

(١) ويجب أن يُفرق بينه وبين أبي على الأسواري المعتزلي المشهور.

المتزلة

<sup>(</sup>٢) الكتاب المذكور ص ٤٩ في أعلاها.

Y. V . . . (Y)

<sup>(</sup>٤) كتاب الانتصار من ٩٧.

وبهذا النقد لتقسيم ابن المرتضى الطبقات تسقط حجة نبيرج الثانية أيضاً. وقد عاش ابن المرتضى (المتوفى سنة ٨٤٠ هـ) فى عصر ساد فيه التاريخ المتأخر لموت ابن الراوندى، ذلك التاريخ الذى يمثله ابن الجوزى أعظم تمثيل (توفى ابن الجوزى سنة ٩٧٠ هـ). ولهذا السبب عد ابن الراوندى فى الطبقة الثامثة التى هى طبقة الضياط والجبائي.

أما الأخذ بالرواية التي تقول بأن الجبائي اجتمع مع ابن الراوندي على جسر بغداد والتي لا تقوم على مصدر قويم موثرق به، كما أنها ما يقوله ابن البوزي عن موت ابن الراوندي، الذي يعتمد على رواية الجبائي (برهان نبيرج الأول) – فلا محل له. ومحاولة نبيرج (۱) إثبات أن العبارة الأخيرة من هذه الرواية مضافة وليست أصلية، قليلة الاحتمال والقبول. إذ ينظهر جليا من كتاب «المنتظم في التاريخ» أن ابن الجوزي كانت لديه حقا كتب الببائي أو ما كتبه ابن عقيل (۱)، وأنه اقتبس منها حرفيا.

ولنتامل قليلا ما يقال من اجتماع ابن الرواندي مع الجبائي على جسر بغداد. وهي رواية يذكرها صاحب كتاب دمعاهد التنصيص، دون أن يذكر الراوي أو المصدر الذي عنه أخذ. وكان الحديث بينهما دائراً على مسألة إعجاز القرآن من الناحية اللفظية، تلك المسألة التي هاجمها ابن الراوندي كثيراً. ولكن ابن الراوندي بيدو هنا متقهقراً أمام حجج الجباش مخلياً له الميدان. وأسلوب هذه الرواية يدل صراحة على عدم صحتها. فهي

<sup>(</sup>١) الكتاب المذكور ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر فيما قبل .

أدب (١) بحت. وإنا لنعرف جيداً كم اخترع أدباء القرن الرابع الهجري (٢). ولايد أن تكون قد نشأت عما هو معروف من أن الحيائي كان خصماً ليوداً لابن الراوندي وأنه نقض عليه كتاب «الدامغ» الذي يطعن فيه ابن الراوندي

على القرآن. ولهذا وُضعت هذه الطُّرقَة كلا منهما ضد الآخر.

ومعظم ما عرفه المتأخرون عن ابن الراوندي مأخوذ مما كتبه الجبائي ضده. ومن هنا نشأ الاستنتاج الخاطئ أن ابن الراوندي كان معاصراً ومن

سنَّه. ولعل هذا هو السبب في وضعهم وفاة ابن الراوندي قريبة من وفاة الجيائي (٣٠٣هـ).

وانقارن الآن في إيجاز صورة ابن الراوندي كما تظهر في كتاب «الزمرذ» بتلك الصورة التي تعطينا إياها الروايات المذكورة عنه وخصوصياً كتاباه اللذان حفظا لنا على الأقل جزئيا، وأعنى بهما كتابي «فضيحة

المعتزلة، ووالدامغ، أما الأخير ومجموعة أخرى من الكتب الإلعادية ذكرها نبيرج (ص ٣٣ وما بعدها) فيتصلان اتصالا وثيقاً بكتاب والزمرد، بينما يبدو ابن الراوندي في كتاب «فضيحة المعتزلة» خصما للمعتزلة ولكنه ما زال مُسلماً بعد. ولقد شوه الخياط في رده على هذا الكتاب صورة تطور ابن

الراوندي الروحي، حينما - عن حق بالطبع في بعض الأحيان - استخدم كتبه الإلحادية ضد كتاب «فضيحة المعتزلة» في مواضع كثيرة (٢). ومع هذا كله ففي مقدورنا تحديد الخطوات الرئيسية على الأقل.

تتفق كل الروايات على أن ابن الراوندى كان في الأصل معتزليا (١) فيما يتعلق بمخترعها الذي زعمناه انظر فيما قبل.

<sup>(</sup>٢) انظر على الخصوص زكى مبارك: «النثر الفني في القرن الرابع»، طبعة باريس سنة

١٩٣١ ص ١١٨ وما يليها.

<sup>(</sup>٣) «كتاب الانتصار» ص ٢ ، ٥٥١ وغير ذلك.

والبلخي يمدح (١) حذقه معرفته بدقيق الكلام وجليله. وبورد لنا الخياط، وهو أعظم مصادرنا، آراء أيام أن كان معتزليا ببغداد (١). وكان عم ابن الراوندي وأخوه معتزليين (٢). ويورد البلخي تُبتا بالكتب التي ألفها ابن الراوندي في حداثته (٤). ثم كان انشقاقه على المعتزلة، ويشبر الخياط إلى الأسباب التي من أجلها طردته المعتزلة من حظيرتها (٩). فمال ابن الراوندي إلى الشيعة وأصبح خصم المعتزلة اللدود. وحمله غيظ الصابيء (٦) عن مذهب إلى مذهب أخر على نقض مذهب أصحابه الأولين. وإلى هذا القصد ينتمي كتاب وفضيحة المعتزلة، الذي دعا إلى تأليفه كتابُ وفضيلة المعتزلة، (١/) للجاحظ والذي فيه هاجم المعتزلة. وهنا يصبح ابن الراوندي شيعيا بمعنى الكلمة يدافع في الجزء الثاني عن أرائهم ومقالاتهم. وفي هذا الزمن ألف كذلك كتاب دالإمامة، (^) ويعزوه البلخي (١) بحق إلى دكتب صلاحه، إذ لم يترك ابن الراوندي أسس الإسلام بعد.

(٤) نبيرج ص ٣٢.

<sup>(</sup>١) في شذرة «الفهرست» [ص ٤ س ٢٠ وما يليه من الطبعة المصرية]، انظر WZKM ج ٤ ص ٢٢٣، كذلك ابن خلكان، انظر نبيرج؛ مقدمة كتاب والانتصاره ص ٣١ وما

<sup>(</sup>٢) كتاب الانتصار ص ١٠٢ س ٢ وما يليه.

<sup>(</sup>٣) نفس الكتاب السابق ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٥) كتاب الانتصار ص ١، ٢، ١٠٢، ١٤٩، ١٧٣ وغير ذلك كثير.

<sup>(</sup>٦) الكتاب السابق ص ١٠٢ س ١٥: «قحمله الغيظ الذي بخله على أن مال إلى

الرافضة؛ كذلك ص ٢٢ س٥.

<sup>(</sup>V) الكتاب السابق ص ١٠٣ وما يليه.

<sup>(</sup>۸) نيبرج ص ۲۲.

<sup>(</sup>٩) WZKM, p. 274 [دالفهرست؛ ص ٥ س ١١و س ١٢ من الطبعة المسرية]

إلا أن هذه الفترة لم تدم طويلا. إذ نراه بعد ذلك في زمرة هؤلاء الذين يبطنون الزندقة ويبغون هدم قواعد الإسلام، وقد كانوا فيما يظهر من الشيعة (١). وقد أثر فيه على الخصوص أبو عيسى الوراق الملحد الذي أدى به إلى أن يدير الشيعة ظهره (٢). ولدينا وثيقة قيمة فيها يتحدث ابن الراوندي عن هذا التغير الذي طرأ عليه. وفي كتاب دفضيحة المعتزلة، فضل - ضد الجاحظ - عُليًّا على جميع الصحابة (٢). ويذكر لنا الخياط عكس هذا حين يقول إن ابن الراوندي حكى أن أبا عيسى الوراق قال له: وتكتب

بنُصرة أبغض الخلق إلى؟، يريد على بن أبي طالب (١). كان ابن الراوندي إلى ذلك الحين شيعياً ولكن أبا عيسى الوراق أداه إلى هجر الإسلام هجراً نهائيا. وفي أثناء اتصاله بأبي عيسى الوراق كان يرشق سهامه الحادة في الإسلام، وإلى هذا العصر ينتمي كتابا «الزمرذ» و «الدامغ»، ولقد تحدثنا

من قبل عنهما. وأو كنا حاولنا تحديد أهمية هذه الشخصية العجبية ومكانتها في تاريخ الإسلام الديني والتنوير الإسلامي، إذاً لخرج ذلك عن نطاق البحث. وإنما نحن اقتصرنا على تفسير كتاب «الزمرذ» من الناحية اللغوية أملين أن

يكون في استطاعتنا العوبُ إليه في فرصة أخرى.

<sup>(</sup>۱) انظر قبل ص ۱۲۱ س ۱٤

<sup>(</sup>٢) كتاب «الانتصار» ص ٩٧، ١٤٩، ٥٥١.

<sup>(</sup>٣) نفس الكتاب من ١٥٤.

<sup>(</sup>٤) نفس الكتاب ص ٥٥١ س ١٢.

# جابر بن حيان

لن يستطيع الباحث في تاريخ الفكر الإسلامي أن يحد شخصية أغرب وأخصب من شخصية جابر بن حيان، فهي شخصية أمعنت في الغموض واكتنفها السر، حتى كادت أن تكون أسطورة؛ وتسامت في التفكير حتى ليقف المرء اليوم ذاهارٌ أمام ما تقدمه لنا من نظرات علمية فلسفية كلها عمق وكلها حياة، وأمام هذه الروح العامة التي تسودها، روح التنوير والنزعة الإنسانية، التي تصبو إلى اكتناه كل الأسرار، وتشعر بما يشيم فيها من قوى إلهية مُبدعة فترتفع بالإنسان إلى مقام الألوهية، ويحدوها الأمل في التقدم المستمر الوثاب للإنسانية في تطورها. وشخصية هذا حظها الروحي ستظل حية باستمرار، لأنها من النماذج الحية أبدأ للإنسان السالك سبيله قُدُما نحو تحقيق والصورة، العليا على الأرض؛ وإن يستطيم البحث العلمي والفيلواوجي والحضاري أن يفرغ منها فراغا تاماً، مهما أنفق من جهد في هذا السبيل: بل ستمعن في البعد كلما توغل في الطريق إليها، وسيزداد مقدارها كلما تلمس المرء نواحيها. ونحن اليوم أبعد ما نكون عن إدراكها إجمالا، فضلا عن الإحاطة بخطوطها الرئيسية وتياراتها التوجيهية. لأن البحث فيها لم يكد يبدأ جديا بعد، أو إن بدأ فلا يزال في مستهل الطريق ، بل إن التراث العلمي لازال الغموض يغزو أطرافه من كل جانب، لأن المستشرقين، وهم وحدهم الذين يقومون بشئ من الكشف عن مناحى الحياة الروحية في الإسلام، لم يبدوا البحث في تاريخ العلوم الطبيعية في الإسلام إلا منذ عهد قريب جداً لا يكاد يتجاوز هذا القرن، ولم يأخذ هذا البحث مظهراً جدياً، ولم يظفر بعناية صحيحة إلا منذ سنة ١٩٢٥. وإنما كانوا يعنون في القرن الماضي بالناحية الدينية فالتاريخية فاللغوية فالفلسفية فالصوفية على هذا الترتيب أو ما يشبهه. وبدأت العناية بالناحية العلمية واضحة بعض الوضوح عند المرحوم نلينو في دراساته دلعلم الفلك عند العرب، ونشره «زيج» البتَّاني، وكان ذلك في مستهل هذا القرن. لكن لم يك يمضى ربعُ هذا القرن الأولُ حتى بدأ تيار جديد قوى بتجه نحو الناحية العلمية على وجه التخصيص؛ ثم ما لبث هذا التيار أن توطيت أركانه حتى شعر المستشرقون بأن مهمة الاستشراق الإسلامي تنحصر في البحث في هذه الناحية، ناحية تاريخ العلوم في الإسلام، حوالي سنة ١٩٣٠. فنرى مارتن يلسنر بكتب رسالة صغيرة يدل على هذا الاتجاه عنوانها «تاريخ العلوم في الإسلام كمهمة للاستشراق الإسلامي الجديد، (طبعت في تبينجن سنة ١٩٣١). وإذا بجيل ممتاز من المستشرقين الشباب يمضى قُدُماً في سبيل تحقيق المهمة الجديدة. فبدأ روسكا بالعنابة بالناحية الكيميائية أن علوم الصنعة عند العرب، فأخرج كتاباً قيما بعنوان «الكيميائيون العرب» في كُنَّاسْتِين (طبع في هيدلبرج، سنة ١٩٢٤)، وتلاه بالبحث في الناحية السرية أو ناحية المذاهب المستورة في الفكر الإسلامي بما قدمه لنا في بحثه في المجرد الأخير من كتاب دسر الفلية، المنسوب إلى بَلَنْياس الطُواني (ظهر في معيدليرج سنة ١٩٦٧)، وأكمل البحث في هذا الكتاب الأخير پلسنر الذي عنى خصوصاً بالناحية الفيثاغورية، في دراسته لكتاب «تدبير المنزل» لبريسون (هيدلبرج سنة ١٩٢٨)، ولكتاب «الفلامة النبطية» المنسوب إلى ابن وحُشية (بحث في دمجلة الساميات» ج ٦). واتجه علموت رتر إلى هذه الناحية كذلك، في دراساته ونشرته لكتاب «غاية الحكيم» المنسوب إلى مسلمة المجريطي (نشره في ليتسك سنة ١٩٢٣)، ثم جاء بينس فعنى بعذاهب الفرئيا»، وذلك في كتابه «نظرية الجوهر الفرد في الإسلام» (برلين

ولكن مؤلاء جميماً قد بحثوا أبحاثاً عامة أن جزئية مفردة، فلم يعنوا بعراسة الشخصيات العلمية الفذة في تاريخ العلوم في الإسلام: وإنما فعل ذلك المُسوف عليه باول كروّس الذي يقدم لنا اليوم خلاصة أبحاث عن أبرز هذه الشخصيات جميعاً، ونعني به جابر بن حيان.

هذه الشخصيات جميعاً، ونعني به جابر بن حيان.
وعناية الاستاذ كروس بجابر عناية قديمة شاملة، حتى لنستطيع أن
نقول إن مجهوده العلمي قد لازمته شخصية جابر كل الملازمة منذ اللحظة
الأولى، حتى أصبح أعظم حجة في كل ما يتصل بجابر، وإن دراساته
المختلفة لتكاد أن تكون دائماً وعلى هامش جابره. فأبحاثه في الإسماعيلية
وكل المذاهب المستورة في الإسلام إنما مصدرها عنايته بجابر، أعظم ممثل
لهذا التيار الروحي المستور. وكانت باكررة هذه العناية بحثاً على الرغم من

صغره فإنه بحث ممتاز، إن بالدقة الفيلولوجية أو بالطرافة في النظر، وهو دتهافت أسطورة جابره (ظهر في الجزء الثالث من دالنشرة السنوية لمهد الأبحاث الخاصة بتاريخ العلوم، في برلين سنة ١٩٣٠). وفي هذا البحث أثلت أن مجموعة كتب جابر كانت إسماعيلية، وأنها النموذج السابق لكتب إخوان الصفا، وكان عليه من أجل أن يقدم بحثه عن جابر أن يبدأ بنشر شئ من كتبه، فنشر مختارات منها بعنوان دمختار رسائل جابر بن حيان، (مطبعة الخانجي سنة ١٣٥٤ هـ = سنة ١٩٣٥م): من هذه المختارات نشر فصولا رئيسية من كتب جابر، كما نشر رسائل كاملة، وعنى في اختياره بأن تكون هذه النصوص ممثلة لمختلف نواحى مذهب جابر: ففيها نماذج لأبحاثه الكيميائية، ولأبحاثه الفزيائية الفلسفية، كما أن فيها نصوصاً تتعلق بالناحية الدينية، من شائها أن تبين لنا الصلة بين أرائه وأراء الفلاة من الشيعة، مما يرجّع نسبة رسائل جابر إلى الأوساط الشيعية الإسماعيلية. وقد بذل في نشره مجهوداً جباراً حقاً، لأن النسخ التي اعتمد عليها مشوهة حداً، ويعض الرسائل قد اعتمد في نشره على مخطوطة وحيدة، فكان عليه حينئذ أن يكمل النقص في كثير من المواضع وأن يقترح تصحيحات لا تحصى. ورُفِّق في هذا كله إلى حد بعيد، فاستطاع أن يقدم لنا نصاً واضحاً قليل الأغلاط التي يمكن إصلاحها (انذكر على سبيل المثال ما أضافه ص ١٠ س٩: ««المبتدأ والخبر، وأما> الخبر فهو الذي فيه الفائدة العظمى»، فهنا أضاف كلمة «المبتدأ» والصحيح أن يضيف كلمة «الإنشاء» لأن جابراً يتحدث هذا عن تقسيم القول إلى إنشاء وخبر، والشاهد على ذلك قوله عن الخبر إنه والذي يحتمل الصدق والكذب....).

وها هو ذا يقدم لنا بحثه عن جابر بن حيان فى جزئين ظهرا ضمن مطبوعات المعهد المصرى باللغة الفرنسية؛ فظهر الجزء الثانى فى سنة ١٩٤٢ (المجلد الخامس والأربعين من مطبوعات المعهد). أما الجزء الأول فظهر فى السنة التالية (المجلد الرابع والأربعين) وهو خاص بكتب جابر كلها، فهو إلى جانب المقدمة الطويلة تُعبّد بكل كتبه مفصل كل التفصيل.

فى الجزء الثانى يعرض لنا الأستاذ كروس المسائل العلمية الرئيسية الواردة فى الكتب المنسوية إلى جابر بن حيان، ونقول «المنسوية» لأنه أثبت فى الجزء الأول أن هذه الكتب منحولة كلها، قد وضعتها طائفة من علماء الشيعة المشتقلين بالكيمياء حوالى سنة ٣٠٠ هـ = سنة ١٠٨م، ثم يتبع عرضه لكل مسائة بالبحث فى الأصول اليونانية والشرقية التى اعتمد مؤلف هذه الكتب عليها واستعد منها أراءه.

فعرض أولا مسالة والإكسير»، وفي هذا العرض تحدث عن تحول المادن، وتركيب الإكسير، لا من المواد المعنية فحسب، بل ومن المواد المعنية فحسب، بل ومن المواد المناية والحيوانية كذلك، ودرس إلى جانبها تصنيف المادن عند جابر وعند غيره، وخصوصاً عند محمد بن زكريا الرازي والمسابنة، وهو عرض يبتاز بالوضوح والتنظيم، ولكن البحث المهم في هذه الناحية هو المخاص بالمسادر التي استقى منها جابر نظرياته في المعادن وفي الإكسير، فهنا نجد كروس يعرض لنا في إيجاز تطرز الكيمياء اليونانية وخصائص كل دور من الأدوار التي مر بها هذا التطور ثم يبحث في صلة الكيمياء الجابرية بكل دور من هذه الأدران، وعنر خصوص والنساس،

ويُخرج لنا من هذا البحث ببيان ما هناك من اختلاف كبير جداً بين الكيمياء الجابرية والكيمياء البينانية القديمة. فعلى الرغم مما هناك من شغابه في التعبير الاصطلاحي وفي جزئيات كبيرة، فإن كيمياء جابر مختلف اختلافاً بيناً عن غيرها إن في الروح أو في التفسيلات. فكيمياء جابر تعتاز بالميل إلى الناحية التجريبية، واستبعاد الفوارق، والاتجاه العلمي العقلي؛ بينما الكيمياء القديمة كثيراً ما تلجأ إلى الرؤيا الوجدانية واستخدام فكرة الفوارق في التفسير. ومن ناحية التفصيل، نجد جابراً يعنى بالكيمياء العضوية خصوصاً، ويستعمل ملحاً لم يعرفه القدماء الينانيين والشرقيون، وإنا استعملته الكيمياء الإسلامية، ونعني به ملح النوشاذر، ويرجح وإنما استعملته الكيمياء الإسلامية، ونعني به ملح النوشاذر، ويرجح العناصر إلى الكيفيات الطبيعية من حرارة ويرودة ويوسة ورطوية.

لكن جابراً يظهر لنا أكثر قرباً من الكيمياء اليونانية وأبعد عن الروح الطعبة المقلية في المسائل التي عرض لها كروس، فإن الطعبة المقلية في المسائل التي عرض لها كروس، فإن دعلم الفواص، عند جابر متأثر كل التأثر بالكيمياء اليونانية والهِلْمينية، حتى ليمكن إرجاعه كله إلى هذه الكيمياء؛ وفيه نرى فكرة الخوارق تلعب دوراً كييراً في تفسير خواص المعادن والنبات والحيوان، وما بينهما من انجذاب أو تنافر، ولهذا كان هذا الجزء أقرب ما يكون إلى علم السحر والطلسمات.

وثمت ناحية ثالثة، لها أكبر القيمة من الناحية الحضارية، ومن الناحية الإنسانية العامة، ونعنى بها مسألة «التكوين الصناعى»، فإن جابراً يريد من وراء علم «التكوين» – كما يسميه – أن «يكون»، أي يخلق بالصناعة أنواعاً من الكائنات تنتسب إلى المالك الطبيعية الثلاث، وخصوصاً الملكة الحيوانية. فإذا كان فى وسع الكيمياء أن تستنبط مواد جديدة بتركيب الأجسام بعضها مع بعض، فلم لا تقوم أيضاً بإنتاج النبات والحيوان، بل ويخلق الإنسان المسناعى؟ إن هذا العلم محكن، لأن الكائن الحى - والإنسان كائن حى - هو نتيجة لتضافر القوى الطبيعية. والطبيعة فى والإنسان كائن حى - هو نتيجة لتضافر القوى الطبيعية. والطبيعية فى الكائنات إنما تخضع لقوانين كمية عدية يكشف عن سرما عام والميزان»، أي علم القوانين الطبيعية الكمية التي يجرى عليها الكون والفساد فى الطبيعة، في المينانية في الإنسان، وقد عرف هذا السر، إلا أن يقاد ما تبرزه الطبيعة، وليس فى هذا خروج على الطبيعة، بل مى تساعد على ذلك، لأنها وإذا وجدت التكون طريقاً (غير طريقها هي) استغنت به عن طريق ثان».

ففكرة تكوين إنسان بالصناعة، تلك الفكرة التي شغلت أذهان كبار العلماء في عصر النهضة من نزعوا نزعة سحرية، نجدها واضحة كل الرضوح عند جابر، يؤمن بها ويؤكد إمكان تحققها في حماسة ونشوة تذكرنا بحماسة بركلسوس، ورجال القرن السادس عشر في أوروبا؛ وهذا يكشف لنا عن ناحية خطيرة الشأن في الفكر الإسلامي، وتحتاج إلى أن تدرس أعمق الدرس، خصوصاً أنها تعبير عن فكرة عاشت حية في وسط ييش، وكانت مدار التفكير عند أصحاب هذا الرسط، وفيها يظهر تأثير المناصر الفنوصية في الحياة الروحية في الإسلام أجلى ظهور.

ومن هذه الناحية العملية من مذهب جابر ينتقل كروس إلى الناحية النظرية، مُحَلَّل النا في دقة مذهبَ جابر الطبيعي. فيتحدث عن نظرية العناصر عند جابر، وعن الكيِّفيات للركبة لها، وبيين الأصول التي أخذت

منها، وهي أصول تجمع بين أرسطو وبين الرواقية والأفلاطونية المحدثة. ثم يتحدث طويلا وبوجه خاص عن نظرية «الميزان» التي تعدُّ العمود الفقري والمحور الرئيسي لذهب جابر كله. والميزان يقصد به هنا القوانين الكمية العددية التي تحكم كل شئ في الوجود؛ وبالتالي إرجاع كل الظواهر الطبيعية وكل ما في الوجود إلى قوانين الكم والعدد. وهذه الفكرة هي أكبر محاولة قامت في العصور الوسطى من أجل إيجاد علوم طبيعية تقوم كلها على فكرة الكم والمقدار، وهي المثل الأعلى الذي سعى العلماء الطبيعيون المحدثون جهدهم إلى تحقيقه. ومن هنا جاحت الطرافة والعمق في نظرة جابر هاتيك. ذلك لأننا نجد الشغل الشاغل والهم الأكبر للعلم الحديث بكل أنواعه وفروعه يتجه إلى إحلال النِّسب الكمية محل الخواص الكيفية في كل تفسير لأي مظهر من مظاهر الوجود. ويكفي أن يكون جابر قد شعر شعوراً واضحاً قوياً بهذا الاتجاه لكي يتبوأ مركز الصدارة في تاريخ العلم كله قديمه وحديثه. ولا يهم كثيراً أن لا يكون قد استطاع أن يصل إلى نتائج ذات قيمة في هذا الباب، لأنه في الواقع قد تأثر هنا بالناحية الصوفية السحرية من نظرية الأعداد عند الفيثاغوريين وخواصها العجيبة، فلم ينته إلى نتائج علمية صحيحة. وفي حديث المؤلف عن الصلة بين جابر والأقدمين في هذه الناحية، تناول مشكلة تاريخية فيلولوچية على الدرجة الأولى من الأهمية، ونعنى بها مشكلة كتاب «سر الخليقة»، المنسوب إلى بُلُنياس الطُواني. ولو أنه لم يصل إلى نتائج حاسمة هنا، فإن هذا الفصل أروع ما في هذا الجزء الثاني من الكتاب، فقد استطاع فيه أن يعقد مقارنة بين هذا الكتاب وكتاب والكنوز، لأيوب الرهاوي (الذي نشره منجانا وترجمه سنة

1940؛ وهو باللغة السريانية)، ويضرج منها بأنه لابد أن يكون مصدر التكانبين وإحداً، وأن يقدم لنا فكرة مقيقة عن الصور التي كانت عند اليونانيين، وفي العالم الإسلامي، عن بلنياس، وكثيراً يعرض المؤلف لمسائل هامة على هامش البحث يدلى فيها باراء ذات أهمية كبيرة، ويوجه فيها العناية إلى دراسة ناحية ما من نواحى البحث التاريخي في الحياة الروحية في الاسلام.

ولهذا فإن التعليقات المحشودة في الكتاب بكثرة من الأهمية في ذاتها ما النص الأصلي، إن لم يكن أكبر في أحيان ليست بالقليلة.

والمنهج الذي سلكه كروس في هذا الجزء منهج فيلواوچي من الطراز 
الأول. فإنه - كما يذكر ذلك في المقدة - بيداً من نصر رئيسي يحمل معاني 
مصطلحاته في دقة ومهارة في المقارنة والاشتقاق، ويحشد حوله ما هنالك 
من نصوص تمين على فهمه وإبراز كل معانيه. ويعد أن ينتهى من هذا 
التطيل الدقيق، يحاول أن يعرض لنا المسائل واضحة منتظمة الأجزاء، ثم 
ينتو هذا بيان المصادر والأصول التي قد ترجع إليها الأراء التي أوردها 
مصاحب الذهب، وهو المنهج الغيلولوچي بالمعني الدقيق، وكنا نبر من المؤلف 
أن يضيف إلى هذا المنهج النهج الفيلولوچي بالمعني عداول أن يستخلص التناتج 
المامة ويرتب عليها صورة كاملة عامة متناسقة الأجزاء للمفكر الذي هو 
موضوع الدرس، يضعها هي الأخرى في إطار الحضارة التي نشأ هذا 
المفكر فيها، رابطاً إياها بكل التيارات المرتبطة بها ارتباطاً عضوياً حياً.

### محمدين زكريا الرازى

شاهدنا كنف بدأ الالحاد في الاسلام تحت تأثير عوامل فكرية خالصة: فقريق ألحد عن الدين لأسياب من العصيية القومية حملته على أن يتعصب لدين أبائه من المحوس والثنوية المانوية، كما فعل ابن المقفع ويشار، وفريق تزندق فراراً من تكاليف الدين وطليا لسلوك مسلك الصاة الماجنة الصُّرة السُّمْحة، يون أن يتأثّر يشك فكرى وأضح، كما هي الحال بالنسبة إلى كثير من الشعراء ممن ينتسبون إلى «عُصبة المُجَّانِ» على حد تعبير أبي نواس؛ وفريق ثالث تنازعه العاملان فجمع بين سلوك المُجَّان وبين عصيبة الشعوبيين، مثل أبان بن عبد الحميد. وخلال هذا التطور رأينا المنتحني يسير صوب الجانب الروحي أكثر فأكثر، وإن كانت العوامل الفكرية العميقة لم تؤثر تأثيرها الحاسم بعد، اللهم إلا عند ابن المقفم الذي يمثل خصوصاً جانباً عقلياً بارزاً وإن تلفُّع بالفعوض والتُّقيُّة. ثم شاهدنا هذه الحركة المتصاعدة تبلغ أوجها عند ابن الراوندي: فبعد أن كانت محرد مزاج روحي أو موقف فكري مؤقت غير واضح، صارت مذهباً شاملاً أقيم على أسس من العقل، وأصبح ذا أنصار يؤمنون به لأسباب عقية فكرية، وكانت فكرة النبوة هي حجر الزادية في هجوم هذا الإلحاد على الإسلام. ويلوح أن الأمر قد اقتصر عليها وتحدد عندها فلم يتعدها إلى الشك في الألومية نفسها، بعد أن كان الأمر غامضاً لا يعرف الملحد أين يوجه سهامه، ومن هنا كان الاضطراب في تصوير هؤلاء لاتكارهم واتجاهاتهم، وإن كانوا في بعض النواحي أجرأ من هؤلاء المتأخرين عليهم من أمثال ابن الراوندي ومن تلاه، ولم يُنْطل على الناس نسبة الشك في الناس نسبة الشك في الناس نسبة الشك في عن المواحدة وتحميلهم مسئوليت، فاعتنقوه على علاته، بفض النظر عن أن يرتبط بهذا الرأي من معتقدات أخرى لهؤلاء الراهمة المزعومين.

وهكذا تركزت نقطة الهجوم من جانب الملحدين في النبوء، ولذا نجد الملاحدة في القرن الرابح وما تلاه يقفون طويلاً عند هذه المساتة، فنرى التوحيدي يذكر في «الإمتاع والمؤانسة» (\*) أن أبا اسحق التصبيبي كان ويشك في النبوات كلها» وبزى الكثيرين ينحرفون إلى المذاهب المبتدعة التي انتشاراً واسعاً مثل الشُرية البابكية (\*)، حتى ليرى الترحيدي أيضاً أن رجلاً معروفاً بديت وإيمائه مثل ابن الباقلاني كان طبي مذال مشهب الشُرية، وطرائق الملاحدة» (\*)، وإن كان في هذا القول شئ من الغار للمن عنه الغام قصود.

<sup>(</sup>۱) جـ ۱، ص ۱۶۱، طبعة القاهرة سنة ۱۹۲۹.

ر) انظر «الفهرست» لابن النديم ص ٤٨٠– ٤٨٣، طبع مصر سنة ١٣٤٨ هـ = سنة ١٩٢٧م.

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ص ١٤٣.

وانضم إلى هذه التيارات الظاهرة، تياراتُ الذاهب المستورة المتاثرة بالفنوس، خصوصاً تلك المنتسبة إلى الشيعة معا ولّحد في القرن الرابع حركة عنيقة في الخواطر والأفكار. ولسنا الآن بسبيل بيان هذه الاتجاهات الروحية القوية التأثير، إنما نحن نتابع تطور حركة الإلحاد.

وهنا نلتقى بشخصية من أكبر الشخصيات فى الحياة المذكرية الإسلامية على مر عصورها، ونعنى بها أبا بكر محمد بن زكريا الرازى. والرزى، طبيباً وكبيانياً من الطراز الأول، محروف جيداً الجميع بغضل الدراسات العديدة التى كتبت عنه من هذه الناحية (ا). أما الرازى الفيسوف فقد بدأت الدراسات العجية فى هذا الباب ما كتب شيدر عنه فى مقاله مداهب المسلمين فى الإنسان الكامل، (ا)؛ ثم كانت الدراسة التقصيلية لفاسفة الرازى الطبيعية التى كتبها الإستاذ سالومون بينس فى كتابه القيم ونظرية المجوهر الفرد عند السلمين، (ا)، فاجات أوفى ما كتب عند حتى اليرم، أما فلسفته الأخلاقية وفلسفته العامة فبات أوفى ما كتب عند حتى اليرم، أما فلسفته الأخلاقية وفلسفته العامة

() راجع خصوصاً ج. س. 1. رائكنج: «حياة الرازي وبؤلفاته، (المؤتمر العولى الطبى السابع عشر، اندن سنة ١٩١٢، قسم ٢٢ لندن سنة ١٩١٤، G. S. A. Ranking: ١٩١٤ السابع عشر، اندن سنة ٢٠١٤، قسم ٢٣ لندن سنة ٢٠١٤) الوكليو إلخ.

(۲) هـ هـ شد شدور (۲) Die islamische Lehre vom vollkommenen (سنة ۱۹۲۰) Menschen في معطة الجمعية للشرقية الإلمانية، ZDMG هـ ۷۹ (سنة ۱۹۲۰) من ۲۲۰ من ۲۲۰ من ۲۳۰ (

S. Pines: Beiträge zur islamischen ۲۰ مرلین سنة ۱۹۲۱ می ۱۹۲۶ ۲۸ Atomenlehre.

في الوجود فلم تكن حتى اليوم موضع دراسة شاملة، وقد كان هذا طبيعيا ما دامت النصوص الخاصة بهذه الفلسفة لم تنشر بعد. بيد أن الرحوم الدكتور كرّوس وجه عنايته إلى الرازي من هذه الناحية خصوصاً، وبدأ ينشر آثاره الفلسفية في مجلة «شرقيات» Orientalia ثم جمعها أخيراً في كتاب كان منتظراً أن يصدر في جزئين على الأقل، لكن لم يصدر منه إلا الجزء الأول، وحال انتحاره الأليم دون نشر الجزء الثاني، فضلاً عن أنه كان يكتب كتاباً شاملاً عن فلسفة الرازي كرسالة الدكتوراة يريد تقديمها لجامعة

السوريون، ويلوح أنه قد أتمه أو أوشك ولكنه لم ينشر، ولعل القائمين على

أثاره أن يعملوا على تحرير دساتيره وإعدادها النشر.
وما يعنينا هنا هو أن نبين الجانب الإلحادى فى فلسقة الرازى
هذه، وقد عبر عنه - فيما يلوح - فى كتابه فى «العلم الإلهى» ثم فى كتاب
دمخاريق الأنبياء»، ولكنا نعرف رأيه هذا خصوصاً من المناظرات التى
جرت ببنه وبين أبى حاتم الرازى، ثم ما أورده هذا الأخير فى كتابه «أعلام
النبرة» مقتبساً من كتاب دمخاريق الأنبياء» لابن زكريا الرازى، وقد نشر
دشرقيات، وأعاد نشر الجزء الأبل منها فى درسائل فلسفية لحمد بن زكريا
الرازى، (القاهرة سنة ١٩٢٩ ص ٢٩٥ - ص ٢١٦)، نشرها مع رد أبى
حاتم الرازى وجواب أحمد بن عبد الله الكرمانى دعما أهمل أبر حاتم
الحواب عنه من سؤال ابن زكريا الرازى».

### ١ - نظرية النبوة

رمن الواضح أننا لا نستطيع أن نعطى صعورة صادقة لذهب ابن زكريا الرازي، لأن النصوص الأصلية تعرزنا، وكل ما لدينا في هذا الباب إنما يرجع إلى ما يورده الخصوم من عرض لذاهبه وأقواله إما بنصبها مبتورة من سياقها، وإما اختصاراً وبالمعنى فحسب، فضلا عن ندرة هذه الاثار، مما لا يسمح بتكوين رأى صحيح شامل. بيد أننا سنحاول جهدنا أن نتين ذلك الذهب من تلك الشذرات والروايات النادرة قدر المستطاع، على ما نبيه من تحفظ شديد فيما يتصل بصدقها تماماً.

ويبدو من هذه النصوص أن نظرية النبوة كانت الشغل الأكبر لنقد الرازى للأديان. فالرازى كان لا يؤمن بالنبوة، وكان نقده لها يقوم على أساس اعتبارات عقلية وأخرى تاريخية.

أما من الناحية العقلية فإنه لابد قد قال بالحجة العامة التي قال بها البراهمة المزعومون، وهي التي أوردناها عن ابن الراوندي في القطعة رقم ٣ من أن العقل يكفي وحده لمعرفة الخير والشر فلا مدعاة إذاً لإرسال أناس يختصون بهذا الأمر من جانب الله. ويؤد هذا الافتراض ما نراه من مدح الرائي للعقل، خصوصاً في مستهل كتاب «الطب الروحاني» حيث قال: «إن الباري» - عز اسمه - إنما أعطانا العقل وحيانا به لننال وبلغ به من المنافع العاجلة والأجلة غاية ما في جوهرٍ مِثْنَا نيك وبلوغه؛ وإنه أعظم نِحَم الله

عندنا وأنفع الأشياء لنا وأجداها علينا... وبالعقل أدركنا جميع ما بنفعنا ويحسن ويطيب به عيشمنا ونصل إلى بغيتنا ومُرادنا... وبه أدركنا الأمور الغامضة البعيدة منا الخفية المستورة عنا... وبه وصلنا إلى معرفة الباريء عز وجل الذي هو أعظم ما استدركنا وأنفع ما أصبنا... وإذا كان هذا مقدارُه ومحلُّه وخطره وجلالته فحقيق علينا أن لا نحطُّه عن رتبته ولا ننزله عن درجته، ولا نجعله - وهو الحاكم - محكوماً عليه، ولا - وهو الزمام -مزموماً، ولا - وهو المتبوع - تابعاً، بل نرجع في الأمور إليه ونعتبرها به وبعتمد فيها عليه، فنُمضيها على إمضائه ونوقفها على إيقافه» (١). ومن هذه الفقرة المهمة يتبين التشابه الكبير بينه وبين ابن الراوندى حين قال على لسان البراهمة: «إنه قد ثبت عندنا وعند خصومنا أن العقل أعظم نعم الله سبحانه على خلقه، وإنه هو الذي يعرف به الرب ونعُمه، ومن أجله صبح الأمر والنهى والترغيب والترهيب، فإذا كان ابن الراوندي قد بني على هذه المقدمة إبطاله للنبوة، فيشبه أن يكون الرازى قد أراد هذا أيضاً ورمي إليه، خصوصاً وهو يزيد في توكيد مناقب العقل فينسب إليه ليس فقط ما يتصل بالأخلاق، كما اقتصر عليه ابن الراوندي بل وأيضاً ما يتصل بالمسائل الإلهية، فيقول إننا «به وصلنا إلى معرفة الباريء عز وجل»، وهذا يقطع بأن النبوة أصبحت لا مبرر لها ما دمنا نعرف بالعقل كل شئ أخلاقي وإلهي، لأن النبوة لا تقوم بأكثر من هذا ولقد كان قول ابن الراوندي - لو أُخذ

<sup>(</sup>۱) «رسائل فلسفیة لابی بکر محمد بن زکریا الرازی»، جـ ۱ ص ۱۷ س ۱۹ – ص ۱۸ س ۱۲. نشرها یاول کروس، القاهرة سنة ۱۹۳۹.

وحده - خليقاً بأن يُرد عليه بالقول بأن الأنبياء يأتون لبيان الأمور المتصلة بالألومية، ولا يقتصرون على الناحية الأخلاقية وحدها. أما الرازي فقد أكد أن العقل هو المرجع في كل شئ، وراح يشيد به بلهجة لا نكاد نجد لها مثيلاً عند كبار العقليين في كل العصور، حتى المصر الحديث: فالفلاسفة البيانايين كانوا مع الإيمان بسلطان العقل يتركون الوحى والإلهام مجالاً لنوع من النبوة، كما يظهر لدى أفلاطون؛ فكان الرازي إذاً قد دَرف على أستاذه وزاد، مع أنه كان يشايع أفلاطون؛ وفي العصر الحديث، لا تزال فكرة اللامعقول تلعب دوراً كبيراً في معظم المذاهب الغلسفية.

وليس من شك في أن الرازي إنما يشير إلى النبرة والأديان حينما قال في تلك الفقرة عينها: دوإذ كان هذا مقدارة وبحلًه وخطره وجلالت (لاحظ هذا التكرار الذي يرمي إليه الرازي عن قصد ليؤكد ما يشير إليه) فمقيق عينا ألا نحطه عن رتبته ولا ننزله عن درجته، أي ليس علينا أن دنجله – وهو الحاكم – محكوماً عليه، ولا – وهو الزمام – مزموماً، ولا حوهو المتبوع – تابعاً»، وذلك بالالتجاء إلى سلطة دينية خارجة عن العقل هي النبوة. لهذا يجب أن نفسر هذا الفصل كله من دالطب الروحاني، على التوقيد المتكردة المتوالية، ولقد كان الملاحدة يلجئرن جميعاً إلى الإشادة أساس فكرة إبطال النبوة عند الرازي، وإلا لم نفهم الغرض من كل هذه بالمقل كيما يكون في مقابل النبي، ولما كانت المقدات التي تقوم عليها نظرة النبوة هي عينها التي تقوم عليها نظرة الإماة ومهمة الألمة عند نظرية النبوة هي عينها التي تقوم عليها فكرة الإماة ومهمة الألمة عند نظرية النبوة هي عينها التي تقوم عليها فكرة الإماة ومهمة الألمة عند

الإسماعيلية فقد عنى الإسماعيلية بالرد على منكرى النبوة، وهذا يفسر لنا كون بعض الربعة على كتب الإسماعيلية. ذلك أن الإسماعيلية، على اختلاف فرقها من إسماعيلية حقيقية وبالمنبة وقرامطية، خصوصاً فرقة السُّبْسية ترد العلم كله إلى الأنمة المصمومين الذين يؤخذ عام وحدهم السُّبْسية برد العلم كله إلى الأنمة المصمومين الذين يؤخذ عام وحدهم وإن مبدأ مذهبهم إبطال الرأى، وإفساد تصرف المقول، ودعية الخاق إلى التمليم في الإمام المصموم، وأنه لا مشرك للعلوم إلا بالتمليم، (أ). وقال أيضاً: وراعلم أن مذهبهم ظاهره الرفض وباطنه الكثر ومفتحه حصر اليضاً؛ وراعلم أن مذهبهم ظاهره الرفض وباطنة الكثر ومفتحه حصر مدركته

لبعض الناس كيما يكرنوا مصدر المعارف والهداية للناس.
وبعد أن أنكر الرازى النبوة على الأساس العقلى العام راح يفتد
إمكانها بطريقة مفصلة فقال في مناظرته مع أبى حاتم الرازى حينما ناظره
في أمر النبوة: «من أين أوجبتم أن الله اختص قوماً بالنبوة بون قوم،
وفضلهم على الناس، وجعلهم أدلة لهم، وأحرَجُ الناسُ إليهم؟ ومن أين أجزتم
في حكمة المكيم أن يختارهم لهم ذلك ويُشكُلي بعضهم على بعض ويؤكد

(لعل الصواب: مدركة) للحقء (المرجع نفسه، ص ٢٦٣ س ١٩ وما يليه). فكان من الطبيعي إذاً وقد كان هذا مذهبهم أن يهاجموا كل من يتعرض بالنقد لنظرية النبوة، ما دامت هذه النظرية تقوم على أساس تفضيل الله

<sup>(</sup>۱) فصل من کتاب دانتظم فی التاریخ، لابن الجوزی نشره جوزف دی سوموجی فی J. de ۲ س ۱۸۲۳ می ۱۸۲۱ می دا ۲۲ س Somogyi: A treatise on the Qarmatians in the Qitab al Muntazam in RSO.

بينهم العداوات ويكثر المحاربات ويهلك بذلك الناس؟، (١) والنقد هنا يقوم على الاعتبارات التالية:

أولاً: على أى أساس يفضل الله بعض القوم على بعض ويختص بالنبوة؟

ثانياً: أليس في هذا التفضيل مدعاة الشقاق بين الناس، وقد حدث

هذا فعلاً بما جرى من تتازع بين أصحاب الأديان المختلفة؛ أما عن المسألة الأولى فيرى الرازى أن الحكمة الإلهية تقتضى أن يتساوى الناس فى استعدادهم لإدراك المنافع والمضار وتعييز الغير من الشر، وأن لا يدع بينهم مجالاً التنازع بتفضيل بعض الأنراد، إذ سيكون لكل فرد أتباع وشيع، مما يؤدى إلى الشقاق. وإذاً وفالأولى بحكمة الحكيم ورحمة الرحيم أن يلهم عباده أجمعين معرفة منافعهم ومضاركم في عاجلهم وأجلهم، ولا يفضل بعضهم على بعض فلا يكون بينهم تنازع ولا اختلاف فيهلكوا، ولا أحدط لهم من أن يجعل بعضهم أئمة لبعض، فتصدق كل فرقة إمامها وتكنب غيره ويضربً بعضهم وجوه بعض بالسيف ويعم البلاء ويهلكوا بالمضعي والمعاربات. وقد هلك بذلك كثير من الناس كما نرىء (الموضع).

وهنا يرد عليه أبو حاتم مبيناً أختلاف الناس وتفاوت مراتبهم، «فإنا لا نرى في العالم إلا إماماً ومأموماً، وعالمًا ومتعلماً، في جميع الملل والأديان والمقالات من أهل الشرائع وأصحاب الفلسفة التي هي أصل مقالتنا؛ ولا

<sup>(</sup>١) درسائل فلسفية...، جـ١ ص ٢٩٥ س ٣ – س ٦.

نرى الناس يستغنى بعضهم عن بعض، بل كلهم محتاجون بعضهم إلى بعض، غير مستغنين بإلهامهم عن الائمة والعلماء، لم يُلهَمُـوا ما ادعيت من منافعهم ومضارهم في أد العاجا، والآجان بار أحدد الله عاداد

من منافعهم ومضارهم في أمر العاجل والأجل، بل أحْرِجوا إلى علماء يتعلمون منهم، وأشة يقتنون بهم، وراضة يروضونهم. وهذا عيان لا يقدر بعد مذه الا مُناهر علام علام الدائل بأن من ناك على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

يتطفون منهم، وانتخ يعدون بهم، وراضح يروصوبهم. وصد، حيون م يسر على دفعه إلا مُباهدُ ظاهر البهت والعناد، وأنت مع ذلك تدعى أنك قد خُصرصت بهذه العلوم التى تدعيها من الفلسفة، وأن غيرك قد حُرِم ذلك وأحْرج إليك، وأوجبتُ عليهم التعلم منك والاقتداء بك (ا).

فلجابه الرازى: «لم أخص بها أنا دون غيرى، ولكنى طلبتها وتوانوا فيها، وإنما حُروها ذلك لإضرابهم عن النظر، لا لتقص فيهم، والدليل على ذلك أن أحدهم يفهم من أمر معاشه وتجارته وتصرفه في هذه الأمور، ويهتدى بحيلته إلى أشياء تَدقِّ عن كثير منّا، وذلك لأنه صرف هـنّته إلى ذلك. ولو صرف هعته إلى ما صرفت هعتى أنا إليه وطلب ما طلبت لأدرك ما أدركته (آ). وفي هذا الجواب نجد أصداء لأفلاطون ونظريته في التطيم،

ادركته (ا). وفي هذا الجواب نجد أصداء لافلاطون ونظريته في التعليم، خصوصاً كما عرضها في محاورة «مينون» فالأمر عند الرازي كما هو عند أفلاطون أمر إيقاظ واستغلال لاستعدادات موجودة بالفطرة في نفوس كل منًا منذ ميلاده، ومهمتنا نحن إيقاظ هذا الكامن واستغلال ما هو فطري. ومم هذا فإن الرأي عند الرازي أن الناس يولدون وعندهم استعدادات

متساوية، وإنما يأتى التفاوت بينهم فيما بعد من إيثار بعضهم تنمية ملكات

<sup>(</sup>۱) الکتاب نفسه ص ۲۹۲ س ه – ۱۳.

<sup>(</sup>۲) درسائل فلسفیة ، ص ۲۹٦ س ۱۶ – س ۱۸.

على أخرى، وترجيه عنايتهم إلى نواح دون نواح. ولذا فحينما ساله أبو حاتم: «هل يستوى الناس فى العقل والهمّة والفطنة، أم لاكه، أجاب: «او اجتهدوا واشتغلوا بعا يعنيهم (وفى قراءة: يعينهم، ولكنا نفضل الأولى) لاستويا فى الهمم والعقول، (ص ٢٩٦ س ١٩ – س ٢٠) فيرد عليه أبو حاتم بكلام وجيه لا يعنينا هنا بيانه لأن الذى يهمنا هو بيان نظرية أبى بكر الرازى وحده.

أما عن المسالة الثانية فقد فصل الرازى القول فيها في كتاب
معفاريق الأنبياء، كما يتبين من الشذرات التي يوردها أبو حاتم، فبين
الاختلاف بين الانبياء، وكيف أدى إلى النزاع بين أصحابها، روى أبو حاتم،
وإما قوله (أي أبا بكر الرازى): الأن ننظر في كلام القوم ومناقضته
يعنى بذلك كلام الانبياء عليهم السلام – وقال: زعم عيسى أنه ابن الله، وزعم
موسى أنه لا ابن له، وزعم محمد أنه مخلوق كسائر الناس، ومانى وزرهشت
ريقصد زرادشت) خالفا موسى وعيسى ومحمد في القديم، وكين العالم،
وسبب الغير والشر؛ ومانى خالف زرهشت في الكونين (أي النور والظلمة)
وعالما، ومحمد زعم أن المسيح لم يُقتل، واليهود والنصارى تنكر ذلك وتزعم
وغالما، ومحمد زعم أن المسيح لم يُقتل، واليهود والنصارى تنكر ذلك وتزعم

<sup>(</sup>۱) پاول کروس: فصول مستخرجة من کتاب «آعلام النبوته لابی حاتم الرازی، منشور فی مجلة «شرقیات» Orientalia جه ه، سلسلة جدیدة، کراسة ۲/۶، روما سنة ۱۹۲۷ می ۲۲۲، قطعة رقم ۸ س ٤ – س ٦. وقارن ایضاً القطعة رقم ۱۲ س ۷ –

بطلان النبوة، لأن النبوة في أصلها تقوم على أساس الإلهام والوحى من الله الواحد، فما دام المصدر واحداً، فالواجب أن يتحد القول الصادر عنه، وإلا نسبنا التناقض والاضطراب إلى الله نفسه، وهذا مستحيل على الله المكيم. فوجود التناقض بين الأنبياء – مع ادعائهم جميعاً أنهم إنما يصدون عن وحى الله الواحد – إنما يدل على أنهم غير صادقين، وأن النبوة التي يقولون مها ماطة.

ومن هنا يمكن تلخيص الأسس التي بني عليها الرازي إبطاله للنبوة على هذا النحو:

١ - المقل يكفى وحده لمرفة الغير والشر والضار والنافع فى حياة الإنسان، وكاف وحده لمرفة أسرار الألوهية، وكافى كذلك وحده لتبير أمور الماش وطلب العلوم والصنائع فما الحاجة بعد إلى قوم يختصون بهداية الناس إلى مذا كله؟

 ٢ - لا معنى لتفضيل بعض الناس واختصاص الله إياهم بإرشاد الناس جميعاً، إذ الكل يولدون وهم متساوون في العقول والقبطُن؛ والتقاوت ليس إذاً في المواهب القطرية والاستعدادات، وإنما هو في نتمية هذه المواهب وتوجيهها وتنشئتها.

٣ – الأنبياء متناقضون فيما بينهم؛ وما دام مصدرهم واحداً، وهو
 الله فيما يقولون، فإنهم لا ينطقون عن الحق، والنبوة بالتالي باطلة.

## ٢ - نقد الآديان عامــة

ثم يتابع الرازى نقده للأديان المنزلة كنتيجة لإبطاله النبوات، كمما

يثبت فساد النتائج التى انتهت إليها النبوات، ما دام الأصل قد بين هو أنه فاسد. وكأنه إذاً يريد أن ينتهى إلى النتيجة عينها من بطلان النبوة، نظراً لفساد نتائجها وما تقول به.

وهذا النقد إنما يتناول الأديان كلها دون تمييز بينها؛ ومعنى هذا أن إلماد الرازى لم يكن باسم مذهب دينى معين، ولم يكن متوجهاً إلى الإسلام وحده. فنزاه بعد أن بين التناقض العام بين مختلف الأديان الرئيسية يتناولها واحداً بعد واحد.

فيقول عن اليهود: «إن اليهود قالت إن موسى قال إن الله قديم غير مصنوع ولا مؤلِّف، وإنه لا تنفعه المنافع ولا تضره المضاره، ومع هذا فإن دفي التوراه أن يوضع الشمم على النار لترويع شُعُّة (في الأصل: سنة) الرب سبحانه (أن يوضع الشحم على النار ليشمُّ الربحُ منه الربُّ)(قطعة رقم ٨، س ٨ - س ١١)، فكيف نوفق بين هذين القولين المتضاربين: القول بثبات الله وعدم تأثره بشئ، والقول بأن الله يتأثر بالروائح؟ كذلك نجد في التوراة ما يناقض القول بأنه قديم غير مصنوع ولا مؤلِّف، إذ دفي التورية أنه قديم الأيام في صورة شيخ أبيض الرأس واللحية، وهذا تشبيه وتجسيم مما يؤذن بأنه مؤلف مصنوع، فكيف يتفق هذا مع ذاك؟! هيهات، هيهات! فإذا انتقلنا من بيان طبيعة الله إلى بيان صفاته وجدنا في التوراة أوصافا تعزى إلى الرب لا يمكن أن تليق بمقامه. ففي التوراة أيضاً: دما لكم تقرِّبون إلى كل عُرْجاء وعوراء! أتُدراكم لو أهديتم ذلك إلى أصدقائكم ما قبلوه إلا صحيحاً؟!ه، وفيها: «اتخذوا لي بساطاً من ابريشم دقيق الصنُّعة وخوانا من خشب الشمشاده. ثم قال الملحد: هذا بكلام أهل الفاقة أشبه منه بكلام

الغنى الحميد. وذكر أشياء كثيرة مما هى فى التورية وعليها، (قطعة رقم ٨ من المرادة التى نقدها اس ١٢ - ١٦)، ولم يبين لنا أبو حاتم بقية المواضع من التوراة التى نقدها الرازى، لكن يبيو أن الرازى قد أخضع التوراه لنقد تفصيلى مستدر محاولا أن يبين ما فيها من متناقضات، مما يدلنا من ناحية أخرى إلى أى مدى كان الطلاع الرازى على الكتب المنزلة وإسعاً.

وعلى النحو عينه نقد المسيحية فقال: «زعمت النصارى أن عيسى قديم مربوب»، وأنه قال: حجنتُ لأتم التورية»، ثم نسخ شرائمها ويدل قوانينها وأحكامها؛ وإن النصارى «زعمت أنه أب وابن وروح القدس»، فهو يأخذ على المسيحية أولاً قوابها بوجود قديم غير مخلوق إلى جانب الله، مما يؤدى إلى الشرك؛ ويأخذ على المسيح ثانياً أنه قال إنه جاء لإتمام التوراة، والواقع أنه نسخ شرائمها ويدل أحكامها؛ ويأخذ عليها ثالثاً أن المسيح أو الله ثالوت مكن من أب وابن وروح القدس، والتناقض ظاهر في المأخذ الثالى والشع والمعكر والمعكر في المأخذ الثالث والمعرف في المأخذ الثالث والكثر يُبيِّنٌ في المأخذ الأول.

اساس والعقد واضع في الماحد العالث والحد بعين في الماحد الاول.

ثم يتابع هجماته على بقية الأليان مبيناً ما يراه فيها من إحالات
ومناقضات، وفذكر ما تدعيه المجرس عن زرهشت في باب أهرمن؛ وما
ادعاه ماني في أن الكلمة انفصلت من الأب ومزقت الشياطين وقتلت، وأن
السماء من جلود الشياطين، وأن الزارة تحرك
السياطين تحت الأرض؛ وأن ماني رفع سابور، الذي عمل له الشابرقان (١)،
في الجو وأخفاه حينا هناك؛ وأن ماني كان يُختَطف من بين أيديهم بروحه
في الجو وأخفاه حينا هناك؛ وأن ماني كان يُختَطف من بين أيديهم بروحه
يحاذي به عين الشمس فمهما (لعل الصواب: ربعا، راجم بعد في النص

<sup>(</sup>١) كتاب والشابرقان، من كتب ماني.

المنشور الفقرة رقم ٢٧ س ٤) مكن ساعة وربما مكن أياماً. فلورد مثل هذه المُعالات التى ابتدعها المبتعون في المجوسية والمائية، وخطاها بما في الكتب المنزلة وآثار الانبياء، وأضافها إلى رسل الله الطاهرين الذين هم بُراءً من كل ذلك، ورعم أن هذا من رسومهم، وأن هذا المتلاف وتناقض في كلامهم، واحتج بذلك في دفع النبوة، (القطعة رقم ٨ س ٢٠ – س ٢٥).

وهذا النقد المجرسية والمانوية يدلنا على المدى الذى تطور إليه الإلحاد فى الإسلام. فقد كنا رأينا أن الزندقة التى رمى بها الزنادقة المتقدمون فى القرن الثانى هى المانوية والمجرسية. أما عند الرازى فإن مدن المدمين لم يسلما أيضاً من الطمن عليهما شائهما شان بقية الألديان، مما يدل على الدرجة العليا التى بلغها الإلحاد على يد الرازى، ونحن نشاهد فعلاً أن الرازى قد رد على المانوية فى رسائل مفردة منها «كتاب فيما جرى بيت (أى الرازى) وبين سيسن المنانى، و «الرد على سيسن الثنوى» بينة (أى الرازى) وبين سيسن المنانى، و «الرد على سيسن الثنوى» (والفهرست، لابن النديم، ص ٤١٦ السطر الأخير، طبع مصر سنة ١٩٦٨).

ورجه النقد ضد الجورسية والمانوية واضح، ويتجه إلى ما فيهما من أساطير ومخالفة للمعقول في تفسير الأحداث الطبيعية.

بيد أن الرازى لم يكتف بنقد الأديان من ناحية ما يراه فيها من محالات ومتناقضات، إنما يرد كذلك على اعتراض قد يوجهه الخصم إليه وهو: إذا كانت الأديان على ما يقول من إحالة وتناقض، فكيف تفسر تعلق هذا الجمهور الأعظم من الناس بها، وكيف تفسر انتشار الأديان بصبث لا نكاد نجد إلا النادرين جداً هم الذين لم يعتنقوا ديناً ما، وكيف نفسر من ناحية أخرى قلة المتبعين للفلاسفة وأصحاب المقالات العقلية، مع أنها هي الحق في نظرك؟

فرد الرازى على هذا الاعتراض المتوقع من الفصم بأن قال: وإن أهل الشرائع أخذوا الدين عن رؤسائهم بالتقليد ويفعوا النظر والبحث عن الأصول، وشدكوا فيه وتَهوا عنه، ورووا عن رؤسائهم أخباراً ترجب عليهم ترك النظر ديانة، وترجب الكفر على من خالف الأخبار التي رووها، من ذلك ما رووه عن أسلافهم أن: الجدل في الدين والمراء فيه كُفر؛ ومن عُرض دينه القياس لم يزل الدهر في التباس؛ ولا تتفكرواً في الله وتفكروا في خلقه؛ والقُدر سرّ الله فلا تخوضوا فيه؛ وإياكم والتعمق فإن من كان قبلكم مثلك بالتعمق، ثم قال: وإن سئل أهل هذه الدعوى عن الدليل على صمحة دعواهم، استطاروا غضباً، وهدروا دم من يطالبهم بذلك، ونهوا عن النظر، ومرضوا على قتل مخالفيهم. فعن أجل ذلك اندفن الحق أشداً اندفان، وانكتم أشد انكتام.

وقال الملحد (أي الرازي): وإنما أتوا في هذا الباب من طول الإلف لمنهبهم، ومر الأيام، والعادة، واغترارهم بلحى التيوس المتصدرين في المجالس: يعرَقون حلوقهم بالأكاذيب والغرافات، وحدثنا فلان عن فلان بالزور والبهتان؛ ويرواياتهم الأخبار المتناقضة: من ذلك أثار توجب خلق القرآن وأخرى تنفى ذلك، وأخبار في تقديم على وأخرى في تقديم غيره، وأثار تنفى القدر وأخرى تنفى الإجبار، وأثار في التثمييه، ذكرها الملحد وكرهنا تطويل الكتاب بها.

وقال الملحد: إنما غرَّهم طولٌ لحى التيوس وبياضٌ ثياب المجتمعين

حولهم من ضعفاء الرجال والنساء والصبيان، وطول المدة حتى صار طبعاً وعادة، (قطعة رقم ٢ س ١ – س ٧٢).

في هذه الفقرة العادة اللهجة يفسر الرازي كيفية تعلق الناس بالأديان ويشرح تثير رجال الدين وتصبيهم في هذا التعلق. فهو يفسر المعلمة استعرار التنين بفكرة التقليد: فرجال الدين يتوارثون الدين رجلا عن رجل، ويحكم الوراثة والاستعرار يصبح الدين قوة ذات سلطان كبير على النفوس؛ ومن ناحية أخرى يقيم رجال الدين بصرف الناس عن امتحان عبارات عامة تثنى عن الترقل في البحث في الأديان، بل وتأمر بالكف عنه. عبارات عامة تثنى عن الترقل في البحث في الأديان، بل وتأمر بالكف عنه. وهم يصيفون هذه المسائل بالسر والتهارول بحيث يُضفى عليها من الفوض والاستسرار ما يجعلها مقدسة لا يفكر إنسان في التطاول إليها، فكان والزي يورو التدين إلى عوامل عدة:

أولها التقليد. وهر بهذا قد وضع يده على مصدر من أخطر المصادر في نشر المتقدات وتركيدها واستمرارها مما سيعنى به الاجتماعيون المصدون وعلى رأسسهم جبريل تسارد G. Tarde وجوستاف لوبسون G. Le Bon.

وثانيا السلطة. إذ يتعلق رجال الدين بالسلطان ويصبح لهم خطر وشان في الدولة مما يسمح لهم بفرض معتقداتهم على الناس قسراً إن لم يتيسر الإقناع.

وثالثها المظاهر الخارجية التي يتبدى عليها القائمون بأمر الدين مما

يثير الدهشة والروعة في نفوس البسطاء من الناس: من ضعفاء الرجال والنساء والصبيان؛ ومن طريق هؤلاء تنتشر العدى إلى بقية طبقات المجتمع.

ورابعها طول الإلف والتعرّب والاستمرار مما يؤدى إلى تحويل المعتدات من آراء اعتنقت في وقت ما إلى طبيعة وغريزة. ويلوح أن الرازى قد وجه عناية خاصة إلى هذه المثامرة النفسية، غاهرة تحول المادة بفضل طول المدة إلى طبيعة، إذ يذكر والفهرست» (١) من بين رسائله ورسالة في المادة وأنها تصول طبيعة».

ثم يعود إلى احتجاجه بالتناقض للدلالة على البظلان كما فعل فيما 
يتصل بالانبياء. فيتخذ من تناقض روايات رجال الدين شاعداً على فساد 
أقوالهم؛ فنراء هاهنا يلجأ إلى نفس ما لجأ إليه ابن الراوندى من الطمن في 
قيمة الرواية فيما يتصل بالأحاديث والأخبار الدينية، وكانه إذاً إنما يتابع 
عين تيار نقد «التراثر» الذي يقرم عليه الجزء الأكبر من الأخبار الدينية (أ). 
ولو كان التراتر قائماً صحيحاً حقاً لما تناقضت الأحاديث فيما يبنها في 
مسائل رئيسية كمسائة خلق القرآن ومسائة القَدَّر. ويلوح مما أورده أبر 
حاتم أن الرازئ قد استقصى هذه المسائل واحدة بعد واحدة وأخضعها لنقد 
شديد يقوم على أساس المنهج التاريخي؛ وقد كان بودنا أن نرى تفصيل 
التاريخي.

<sup>(</sup>١) «الفهرست» لابن النديم ص ٤٢٠، س ٩، طبع مصر سنة ١٩٢٩.

<sup>(</sup>٢) راجم فيما قبل .

#### ٣ - نقد الكتب المقدسة

ويوجه الرازى عناية خاصة إلى الكتب المقدسة، فيحاول بيان فسادها بواسطة ما فيها من تناقض وإحالات. ونقده يهدف خصوصاً إلى ما فيها من تشبيه وتجسيم، فيأخذ على التوراة والقرآن والحديث النبوى هذه الناحية. «فذكر ما في التورية من ظاهر ما رسمه موسى عليه السلام في ذكر البساط والخوان ووضع الشحم والشرب على النار لشمة الرب (في الأصل: اسنة)، وأنه عتيق الأيام في صورة شيخ أبيض الرأس واللحية؛ وما ذكر عن رواة الحديث وأعلام الأمة، ونُسبهم إلى الجهل. وذُكُرهم بالتشنيم (في الأصل: بالتسبيح) لرواياتهم الأخبار التي ادعى عليها التناقض والتي تدل على التشبيه، مثل ما روى عن النبي صلى الله عليه وأله أنه قال: ﴿رأَيتُ ربى في أحسن صورة، ووضع يده بين كتفي حتى وجدتُ بُردُ أنامله بن تُندوتيُّه؛ وما في القرآن من الآيات التي ظاهر ألفاظها يدل على التشبيه مثل قوله عز وجل: «الرحمن على العرش استوى (١)»، وقوله: «ويحمل عرشُ ربُّك فوقهم يومنذ ثمانية (٢)»، وقوله: «النين يُحْملون العرشُ ومُنْ حولُه <sup>(٢)</sup>»؛ وقول رسول الله صلى الله عليه وآله: مجانب العرش على مُنْكب إسرافيل وإنه ليئطُ أطيط الرُّحْل الجديد...، (قطعة رقم ٩ س ٩ - س ٢٠).

<sup>(</sup>۱) سورة ۲۰: ٤.

<sup>(</sup>۲) سورة ۹۱: ۱۷.

<sup>(</sup>٣) سورة ٤٠: ٧.

ولا يعنى الرازى منا أن يحسب حساباً لحركة انقسير العقلى لهذه الآيات والأحاديث، وهى الحركة التى قام بها المعتزلة خصوصاً فى القرنين الثاني والثالث؛ ولعله رأى أن هذا التفسير إنما هو نوع من التأويل إنقاذاً لهذه الآيات من ظاهر ما تدل عليه مما يتنافى مع كمال الألهية؛ وهو كملهد لا يعتد بالتأويل، لأنه فى نظره ونظر أمثاله تحايل لا أكثر ولا أقل، وهم إنما يتجهون إلى الأليان كما هى فى نصوصها وكما تبيو عليه.

واسنا ندرى إلى أى مدى قام بنقد الكتب القدسة الأخرى: لكن يظهر
أنه حاول أن يضرب هذه الكتب بعضها ببعض أولاً، ثم يفصل القول
الإيجابى فى نقدها من جانبه هو ثانياً. فهو ينقد اليهودية وأثارها عن طريق
المانوية، إذ يقول أبو حاتم عنه: «واستظهر بدعوى المانية أن موسى عليه
السلام كان من رسل الشياطين. وقال: من عُبي بذلك فليقرأ سفر
الأسفار(ا) الذي المانية، فإنه يطلع على عجائب من قولهم فى اليهودية من
الأسفار(ا) الذي المانية، فإنه يطلع على عجائب من قولهم فى اليهودية من
الأسفار(أ) كل ينقد المسيحية – فيما يلوح، وإن لم يظهر فى النصوص التى
بنيينا – بما ورد في القرآن من تحريف الإنجيل؛ كما أنه ينقد القرآن على
أساس ما ورد فيه مخالفاً لما فى المسيحية واليهودية، فقال: «إن القرآن على

 <sup>(</sup>١) مكذا في الأصل والصواب: «سفر الأسرار» وهو كتاب ماني الرئيسي وفي
 «الفهرست» لابن النديم بيان بأبوابه («الفهرست» ص ٤٧٠ س ٩ وما يليه، طبع مصر
 سنة ١٩٢١).

والنصارى يقواون إن المسيع قُتل وصلب، والقرآن ينطق بأنه لم يُقتل ولم يُمسُّب وأن الله وقعه إليه (قطّة رقم ١٢ س ٧ - س ١). فعن هذا التضارب بين الكتب المقسة يريد أن يصل إلى هذه النتيجة وهى أنها كانبة، لأن التناقض بين أمثالها يؤذن بكنبها جميعاً ما دامت تدّعى أنها تعود إلى مصدر إلهي واحد.

ولمل أمم عناية وجهها الرازى إلى الكتب المقسة كانت تلك المتصلة بالقرآن. فهو يقول: «قد والله تعجّبنا من قولكم إن القرآن هو مُعجِّن، وهو معلو، من التناقض، وهو أساطير الأولين – وهي خرافات، وهو هنا يهاجم إعجاز القرآن على نحو مشابه لما فعله ابن الراوندى، فيهاجمه من ناحية النظم والتاليف، كما يهاجمه من ناحية المعنى (1).

أما من ناحية نظم القرآن وتاليفه فإنه يقول: «إنكم تدّعون أن المعجزة قائمة موجودة – وهى القرآن – وتقولون: «من أنكر ذلك فليات بمثله». ثم قال (أى الرازى): إن أردتم بمثله فى الوجوه التى يتفاضل بها الكلام فعلينا أن نائيكم بالقد مثله من كلام البلّغاء والفصحاء والشعراء وما هو أطلقُ منه ألفاظاً، وأشد المتصاراً فى المعانى، وأبلغ أداءً وعبارةً وأشكلُ سجماً: فإن لم ترضَواً بذلك فإنا نطاليكم بالمثل الذي تطالبونا به (قطعة رقم ١٦ س ٣ – س ٨). والشبه واضح بين هذا القول وبين قول ابن الراوندى: إننا نجد فى كلام أكلم بن صيفى أحسن من بعض سور القرآن، وإن كان الرازى ال

<sup>(</sup>۱) انظر فیما ضل

يذكر بليغا بعينه. وهذا الطعن في إعجاز القرآن من حيث النَّظم ينقسم إلى أقسام: من حيث الألفاظ، ومن حيث التراكيب، ومن حيث القدرة على الأداء أى الفصاحة، ومن حيث الموسيقي اللفظية. فيرى أن في كتابات البلغاء ألفاظاً أكثر طلاقة، ولعله يقصد بالطلاقة هنا السهولة وعدم التعقيد اللفظي، وهو إن لم يُشر إلى بُلغاء معينين، فلعله يقصد الألفاط السهلة التي يستعملها خصوصاً كاتب مثل ابن المقفع؛ فلعله يعجب بأسلوب علمي كهذا أكثر مما يعجب بالأساليب الإنشائية، نظراً إلى نوقه العلمي الذي يميل إلى التدقيق والبساطة أكثر ما يميل إلى التفخيم وجلال اللفظ. وينقد تأليف القرآن ثانياً من ناحية طريقة التركيب، أي الأسلوب بالمعنى المحدود، فيأخذ عليه إسهابه وتطويله وتكراره، وهو هذا أبضاً بحكم ذوقه العلمي في الأسلوب، ولا يعجب بالأساليب المطوّلة ذوات الفواصل المتكررة المعاني، لذا لا ينتظر منه أن يعجب بأسلوب كأسلوب الجاحظ. ثم يهاجمه من حيث البلاغة والفصاحة، أي القدرة على أداء المعنى المقصود من أيسر طريق. ولقد كان هذا هو المثل الأعلى البلاغة في ذلك العصر، خصوصاً بتأثير كتاب «الخطابة» لأرسطو وما قام حوله وتأثر به من دراسات بلاغية كما يظهر من «نقد النثر» لقدامة بن جعفر، وأخبراً بتطرق الرازي إلى الناحية الموسيقية في نظم القرآن فيقول إن في كلام البلغاء ما هو أشكل منه سجِّعاً، و «أشكل» هنا بمعنى «أنضبج» أي من شأنه أن يكون أكثر موسيقيةً. وهذا إما بأن تكون الكلمات المسجوعة أقرب في تشابه حروفها الأخيرة، ولعله لاحظ هنا اعتماد القرآن على الحروف المتقاربة دون المتساوية في بعض الأسجاع؛ وإما أن يكون السجع أقرب إلى العفو والطبيعة بحيث لا يشعر المرء بأنه مقصود إليه أو مُعتَسف.

أما من حيث المنى فقد هاجم القرآن من عدة نواج تختلف عن تلك التى هاجمه منها ابن الراوندى. ولا عجب فابن الراوندى كان يجول فى محيط كلامى دينى، لهذا تركّز نقده فى هذه النواحى؛ أما الرازى فقد كان يجول فى جو علمى. وهذه النواحى التى هاجم منها الرازى هى أولا أن القرآن معلو، بأساطير الأولين؛ وثانياً أن فيه تناقضاً بين بعض أجزائه ويعض؛ وثالثاً أنه لا توجد فيه فائدة. قال الرازى؛ وقد والله تحجبنا من قولهم فى حكاية أساطير الأولين، معلو، مع ذلك تناقضاً، من غير أن تكون فيه فائدة أو بَيِّنة على شرع، (قطعة رقم ١٦ س ٨ - س ١٠).

وفيما يتصل بالناهية الأولى لا نجد في النصوص التي بين أيدينا ما يفصلُّ القول فيها لكن يمكن افتراض أن نقده هنا إنما سحبه من التوراة على القرآن ؛ فبعد أن بيُّن أن الأقوال الواردة في التوراة أسطورية، قال إنها هي التي رددها القرآن، فهو الأخر معلو، بأساطير الأولين التي هي خرافات (قطعة رقم ۱۱ س ۲). ونقده للترراة كان فيما يتصل بنبومات النبي دانيال خصوصاً، كما يذكر أبر حاتم. وكم كان بوبنا أن نعرف كيف قام الوازي بهذا النقد التاريخي، كيما نطلع على هذه الناحية من نواحي نشاطه العقلي.

ولقد بينًا من قبل الناحية الثانية من هذا النقد، ونعنى ما أشار الرازى إليه من تتاقض في القرآن، وذلك يتصل خصوصاً بمسالة التجسيم والتشبيه وما يخالف هذا من نمت القرآن لله بلته دليس كمثله شئ» (سورة 27: ٩)، ثم الآيات المتصلة بالجبر والأخرى التي تقولً بالاختيار. ولمل الرازى قد استقى هذه المسائل من كتب الكلام نفسها.

والناحية الثالثة هي التي يوجه إليها الرازي كامل عنايته، على الأقل

فيما يبدو من النصوص التى لدينا. فهو يريد أولا أن يرد على الخصم حجته، هذا الخصم يقول: «من أنكر ذلك (أي إعجاز القرآن) فليات بمثله»: فيقول الرازئ: ونحن نقول لكم كذلك انتونا بمثل ما في كتاب أصول الهندسة والمجسسطي وغيرهما. قال الرازئ: «إنا نطالبكم بالمثل الذي تزعمون أنًا لا نقدر أن نأتي به: وهو بهذا التحدي يشير إلى أن الحجة نفسها ترتد على الخصم، فليس في وسع إنسان أن يأتي تماماً بما أتي به

آخر.

وهو يريد ثانياً أن يبين أن هذه الكتب العلمية وأمثالها أكبر فائدة ويقماً من القرآن والكتب البينية عامة، لأن في الأولى من العلم ما فيه فائدة للناس في معاشهم وأحوال دنياهم، بينما القرآن (وكذلك الكتب الدينية الأخرى) لا تقيد شيئاً. فإن كان لابد من التحدث عن الإعجاز والحجة، فالأولى بهما أن يُعرِّب إلى مثل هذه الكتب النافعة. قال الرازي، موايم الله لو وجب أن يكون كتاب حجةً، لكانت كتب أصول الهندسة، والمَهسَّلمي الذي يؤدي إلى معرفة حركات الأفلاك والكواكب، ونحو كتب المنطق، وكتب الطب الذي فيه علوم مصلحة للأبدان – أولى بالحجة مما لا يفيد نفعاً ولا ضراً ولا يكشف مستوراً، يعني به القرآن العظيم، وقال أيضاً: ومن ذا يعجز عن تأويل الفرافات بلا بيان ولا برهان إلا دعاوى أن ذلك حُبِّةً وهذا باب إذا دعا الله الفصلة مع المناه وتركناه وما قد حلَّ به أن سُكر الهوى والغفلة مع ما إنّا ناتيه بأقضل منه من الشعر الجيد والفطة والبيافة والرسائل البييعة ما هو أقصح وإطلاق واسجع منه. وهذه معانى تقاضل الكلام في ذاته. فلما تفاضل الكلام على الكتاب فللأمور كثيرة فيها منافع كثيرة، وايس في القرأن شئ من ذلك الفضل، إنما هو في باب الكلام، والقرآن خلو من هذه من ذكراها، (قطعة رقم ١٧ س ١ - س ١١)

فنقد الرازي منا يتجه إذاً إلى بيان ما في الكتب العلمية من نفع لصلاح معاش الناس في دنياهم، بينما لا يوجد في الكتب الدينية شئ، فهي اكثر فائدة إذاً من الكتب الدينية. وهنا نشاهد في رد أبي حاتم على أبي يكر الرازي صناحينا تلك الظاهرة التي نجدها في العالم الأوروبي اليهودي والمسيحي، خصوصاً عند فيلون اليهودي والقديس أوغسطين في دمدينة الله، وعند روجر بيكون، ونعني بهذه الظاهرة نسبة العلوم التي اكتشفت إلى وحي الله على لسان الأنبياء، وما العلماء والفلاسفة إلا أخذون متلقون عن هؤلاء الانبياء الذين أوحى الله إليهم هذه العلوم.

فبينما الرازى يقول: «إن الفلاسفة استدكوا هذه العلام بأرائهم واستنبطوها بدقة نظرهم والهموا ذلك بلطافة طبعهم – يعنى ما فى كتب الطب من معرفة طبائع المقاقير والخصوصيات التى فيها. وما فى المُجَسَّطى ويطلميوس من معرفة حركات الفلك والكواكب وحساب النجوم وما فيه من اللطائف والأحكام، وما فى إقليدس من عام الهندسة والمساحات، ومعرفة مقدار عرض الأرض وطولها ومسافة ما بين السموات وغير ذلك مما في هذه الكتب، فزعم الملحد (أي الرازي) أن ذلك كله باستنباط وإلهام، وأنهم استفنوا عن أئمتنا في ذلك، يمني الأنبياء عليهم السلام. ثم افتخر وقال: إن نفعها وضرها أكثر من نفع كتب الشرائع وضرها؛ وتحجج بذلك. ثم قال: أخبرونا أين ما دلت عليه أثمتكم من التفرقة بين السموم والأغذية، وأفعال العقاقير؟ أروبًا منه ورقة واحدة كما نُقل عن بقراط وجالينوس الألفُ لا الآحاد (أي من الأوراق)، وقد نفع الناس، وأروبنا شيئاً من علوم حركات الفلك وعلَّله نُقل عن رجل من أنمتكم أو شيئاً من الطبائم اللطيفة الطريفة نحو الهندسة وغير ذلك من أمر اللغات، لم تكن معروفة، اخترعها أتمتكم؟ ثم قال: إن قلتم إن هذا كله أخذ أصله من أثمتنا، قلنا، هذه دعوى غير صحيحة ولا مسلَّمة لكم، وإنَّا لنعرف ما تدَّعون أنه من أثبتكم، وهو الضعف الوَتحُ (أي القليل النافه الضبيس) الذي شاع ذكره في عوامً الناس وخواصتُهم. ثم قال: فإن قلتم: فمن أين عرف الناسُّ أفعالُ العقاقير في الأبدان وحركة الفلك، ويأي لغة تدعى إلى اختراع اللغات؟ فإن لنا في ذلك أقاويلُ تستغنى عن المتكم: فمنها ما تكون مستخرجة على رسومها المروفة المشهورة عند أهلها كالأرصاد للنجوم ومعرفة أفعال العقاقير في الأبدان ومعرفة قوامها بالطعوم والأرابيح؛ ومنها ما أخنت أولاً عن أول إلى نهاية الزمان؛ ومنها أن تكون معرفتها بالطبع كما يُحسن الإور السباحة من غير تعليم من أنمتكم ويدحض الاحتجاج الذي احتججتم به، (١) - بينما

<sup>(</sup>۱) قطعة رقم ۱۹ س ٤ - س۲۷.

بقول الرازي هذا مفسرًراً كيفية نشأة العلوم نرى أبا حاتم يرد عليه قائلا: دوأما هذه الكتب التي ذكرها وذكر أنها (نقلت) عن أنمتهم (أي الفلاسفة والعلماء) فإنا نقول: إنها من رسوم الحكماء الصادقين المُؤيدين من الله (ع ج)، وليس اسم أنمتهم فيها إلا عارية. وهذه الأسماء التي نُسبت هذه الكتب إليها مثل جالينوس ويقراط وإقليدس ويطلميوس وغير ذلك مما يشاكلها فهي أسماء كُني بها عن أسماء الحكماء الذين وضعوا هذه الكتب، وهذه الكتب هي مبنية على الحكمة الصحيحة والأصول المنتظمة. وقد كنت ناظرت الملحد (أي الرازي) على أشياء هي في كتاب بليناس، وقد ذُكر لنا أن صاحب هذا الكتاب مُحدَث وأنه كان في هذه الشريعة (أي الإسلام) وتسمى بهذا الاسم ووضع هذا الكتاب - وقد ذكرنا شيئا من كلامه والأمثال التي ضربها في كتابه - فذاكرتُ الملحد بذلك فقال: هذا هو صحيح وقد عرفناه، واسم هذا الرجل فلان، وكان في أيام المأمون وكان حكيما متفاسفاً. وهذا كنا سمعناه من غيره. فهذا الرجل سلك سبيل أولئك الحكماء والقدماء، وتسمى بهذا الاسم الذي يشاكل تلك الأسماء، وكلامه من ذلك النوع، ولكنه قد جوَّد القول في التوجيد وردُّ على أصحاب الاثنين وسائر الملحدين... وهكذا كان سبيل سائر الحكماء الذين تسمواً بهذه الأسماء، (قطعة رقم ٢٠ س ١ – س ١٧).

من هذا الاقتباس الطويل (۱) يتبين لنا أن الرازى يرى أن الطوم إنما استخرجها الفلاسفة والطماء بعقرابهم، وهى كافية لتحصيلها كما روينا من قبل فى وصفه للعقل: ولا حاجة إلى الأنبياء من أجل هذا التحصيل؛ كما أنه

 <sup>(</sup>١) أطلنا في الاقتباس لأن النص المنشور في مجلة أورينتاليا من الصعب الحصول عله.

لم يرد عن الأنبياء شئ في هذا الباب. ثم يوضيح طرق تحصيل العلم فيردها إلى ثلاثة: التحصيل العقلي وفقاً لقواعد البحث والبرهان المووفة؛ والنقل من السلف إلى الخلف وهكذا إلى غير نهاية بالرواية الصحيحة كما هي في علم التاريخ؛ والفطرة والغريزة اللتان بهما يدرك الإنسان ما يحتاج إليه في معاشه وبقائه دون معلم ولا إعمال ذهن ولا تلقين من رواة. ولقد كان الراذي موفقاً حقاً في حصر طرق العلم هذه وإن كان لم يأت فيها بجديد غير ما هو معروف في مقدمات الكتب المنطقية، فيما عدا الطريق الثاني، طريق الروامة التاريخية. وعلى العكس من هذا نرى أبا حاتم الرازي يمنى برد هذه العلوم والمعارف كلها إلى الانبياء والأثمة؛ وقد كان واجباً عليه أن يقف هذا الموقف لأنه إسماعيلي، وقد رأينا نظرية الإسماعيلية في التعليم وكيف أنها ترد العلوم كلها إلى الأئمة المعصومين؛ فكان طبيعياً أن يناضل عن هذا الرأي. والطريف حقاً هو تفسيره لنسبة هذه العلوم المعروفة إلى أمثال جالينوس وإقليدس وبقراط ويطلميوس؛ فهو يزعم أن هذه الأسماء ما هي إلا أسماء مستعارة دكُّني بها عن أسماء الحكماء الذين وضعوا هذه الكتب، وهذه الكتب هي مبنية على الحكمة الصحيحة والأصول المنتظمة»، أي على الوحي الذي تلقاه الأنبياء عن الله، ويضرب لهذا مثلا بما جرى لكتاب بلنياس (١) من أن مؤلفه رجل محدث كان في عهد المأمون وأنه ألف الكتاب ونسبه إلى

عن جاير .

<sup>(</sup>١) راجع فيما يتصل بهذه الفقرة ما قاله كروس في: «جابر بن حيان» جـ ٢ ص ٢٧٤ - ٢٠٥٠، القاهرة سنة ٢٠٤١ P. Kraus: Jabir ibn Hayyan (على القال السالف

اسم بلنياس، مستميراً هذا الاسم؛ وكذلك فإن الاسماء المذكورة على أنها أسماء مؤلفى الكتب العلمية هى أسماء مستعارة، والواقع أن الكتب للأنبياء ومأشوذة عما تلقوه من وحى.

وهذا التقسير بعينه هو الذى نجد نظيره عند فيلون () وأوضسطين وروجر بيكون، وهو الموقف الدينى الدى لابد أن يقف رجل الدين فى دفاعه عن حكمة الأديان ضد حكمة الطماء الدنيويين. ولذا لم يكن غريباً أن نجد تشابهاً كاملاً فى الموقفين بين العالم اليهودى والعالم المسيحى والعالم الإسلامي: وأكّد هذه الظاهرة فى الإسلام مذهب الاسماعيلية بما تقتضيه نظرياته فى الإمام المعصوم والتعليم. وهذا هو الأصل فيما نجده فى كتب تواريخ العلماء والمكماء فى الإسلام من نسبة بعض العلوم إلى الأنبياء مثل إدريس الذى يقال إنه هرمس (؟). ولعلنا نعود إلى تقصيل هذه الشاهرة فى الإسلام ونتابع تطورها فى فرصة أخرى، مكتفين هنا بتسجيلها فحسب.

والرازى يثير أيضاً على هامش تلك المسألة العامة في نقد القرآن والكتب المقدسة مسألة اللغات وكيف نشأت وقد رأيناها مقصلة بعض التفسيل في مقال كرزس عن ابن الراوندي (ص ١٢٢ – ص ١٢٦) وعرفنا قول الرازي وما يثيره من مسائل، فلا داعي إلى العرف.

ومن هذا كله يتبين لنا أن الرازي في نقده القرآن من حيث المعنى قد عُنِي خصوصاً ببيان ما فيه من فوائد تتصل بأحرال الناس في حاجاتهم

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا: «خريف الفكر اليوناني» ص ١٩٤٧، القاهرة سنة ١٩٤٣.

<sup>(</sup>۲۲ انظر ابن القفطى: «إخبار الطماء بأخبار الحكماء» ص ۲ وما يليها، طبع مصر سنة ۱۲۶٦هـ = سنة ۱۹۰۸

ومعاشهم، وعارضها بما في كتب العلماء والمكماء من فوائد أجزل وأكبر فكأنه يقف نفس الموقف الذي نشاهده لدى الملحدين من العلماء في العصر الحديث وبخاصة في القرن الثامن عشر والنصف الأول من القرن التاسم عشر؛ وفي وسم المرء أن يعقد مقارنات طريفة مين هذا الموقف وموقف مفكر حر أخر مثل قولتير: فكلاهما مؤمن بالعقل ومؤمن بالألوهية؛ وكلاهما كافر بالأنبياء والأديان الوضعية على اختلافها؛ وكلاهما كان متشائماً يرى الشر في الوجود أكثر من الخير: أما قولتير فقد عبر عن رأيه هذا مرارأ خصوصاً في قصيدته التي نظمها عن «زلزال لشيونة»؛ أما الرازي فرأيه هذا مثبوت في كتبه خصوصاً في مواضع متفرقة من والطب الروحاني، ومقالته في اللذة بعنوان دكتاب اللذة، وكذلك في كتاب دالعلم الإلهي، إذ يذكر موسى بن ميمون في ددلالة العائرين، (ج. ٣ ف ١٢؛ ج. ٣ ص ١٨ من طبعة منك، ياريس سنة ١٨٣٦. انظر: درسائل فلسفية لأبي بكر الرازي»، نشرة كروس، ص ۱۷۹ - ص ۱۸۰) أن دالرازي كتاباً مشهوراً وسنَّمَه بالإلهبات ضُمُّنه من هذياناته وجهالاته عظائم، ومن جملتها غرض ارتكبه: وهو أن الشرُّ في الوجود أكثر من الخير، وأنك إذا قايست بين راحة الإنسان ولذَّاته في مدة راحته، مع ما يصبيه من الآلام والأوجاع الصعبة والعاهات والزُّمانات والأنكاد والأحزان والنكبات - فتجد أن وجوده - يعني الإنسان - نقمة وشر عظيم طلب به. وأخَذ أن يصحح هذا الرأى باستقراء هذه البلايا ليقوم كلُّ ما يزعم أهل الحق من إفضال الإله وجُوده البيِّن وكونه تعالى الخير المحض، وكل ما يصوره فيه خير محضُّ بلا شك، وهو قول يشبه تماماً قول بيرن: «عُدُّ ساعات سرورك، وعُدُّ أيامك الفوالي من البلبال، فايًّا ما كنت، اعترف بان شعت ما هو اهسن منه هو أن لا توجده(١). وقد بسط الرازى أراء في شقاء الدنيا من هذه الناهية في فلسفته في اللاة والام التي عرضها في كثير من مقالاته وكتبه. بيد أننا لا نستطيع الجزم بموقف الرازى من العناية الإلهية: وذلك لاننا نراه يؤمن بوجود خالق حكيم، إذ له كتاب بهذا العنوان هو وكتاب أن للإنسان خالقاً حكيماء (دالفهرست، لابن النديم من ٢١٦ س ١٨ من الطبعة المصرية سنة ٢٩٣١)، ثم نراه يقول منا صراحة في مناظرته مع أبي حاتم (١) روشير إليه في مواضع متقرقة، مما يدل على أنه كان فعلا يؤمن بوجود خالق حكيم؛ ولكننا لا نستطيع أن ينا بدل المناية الإلهية ضمن حكمة الله أم كان يخرجها الجزية المناية، أو على الاقل العناية، أو على الاقل العناية الجزية الخامة ببنى الإنسان؛ وأو كان لنا أن نرجًا لقلنا إن مجرى الجزية الخامة يغضى به إلى إنكار العناية الإلهية.

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا: دشوينهوره ص ٢٠٨، الطبعة الثانية، القاهرة، سنة ١٩٤٥:

<sup>(</sup>٢) درسائل فلسفية الرازيء: ص ٢٩٥ س ١٤ – س ١٥.

## ٤-خاتمة

وبالجملة كان الرازى ممن ينكرون النبوات للأسباب التي فصلناها في أول هذا البحث؛ ويرى أن العقل الإنساني كفيل وحده بهداية الإنسان إلى السبيل القويم في حياته؛ وما دام كذلك فإن مبدأ الاقتصاد في الفكر والتقدير يدعو إلى إنكار النبوة، لذا يقول: «أخبرونا هل يكون مصيباً من وجد إلى أمر طريقين فسلك الأطولُ منهما والأوعر؟ وهل يكون مربداً للأفضل والأصلح من يجد إلى تعريف شئ من وجهين سبيلاً، فبعرفه من أعسرهما وأبعدهما وأكثرهما ريباً وشكركاً وجَلَّباً لسوء العواقب، ويدع ما خالف هذه الوجوه؟ فإن قلتم: لا، قلنا: فهلا ألهم الله عباده معرفة منافعهم ومضارهم في عاجلهم وأجلهم، وتركُّ احتياج بعضهم إلى بعض؟ فإنا نرى ذلك قد أهلك كثيراً من الناس وأدخل عليهم أعظم البلاء في عاجلهم بالعيان، وفي أجلهم. أما في عاجلهم فلتصديق كلُّ أمة إمامُها وضرب بعضهم وجوه بعض بالسيف واجتهادهم في ذلك». (قطعة رقم ١٤ س ١ - س ٩). فكأن الخير والمكمة كانا يقتضيان عدم إرسال الأنبياء حتى لا تقع الفرقة بين الناس، ولعله هنا يريد أن يعارض الآية: «ولو شاء الله لجعلكم أمةً واحدةً» (سورة ه: ٥٣)، إذ «لولا ما انعقد بين الناس من أسباب الديانات لسقطت المجاذبات والمحاريات والبلايا، لأن المنازعات تقع إما لعاجل أو لأجل. وأورد كلاماً طويلاً في هذا الباب؛ ولكن هذه جملته، (قطعة رقم ١٤ س ٩ – س

١١)؛ وكنا نود أن نرى هذا الكلام بالتفصيل، لنرى إلى أي حد حاول أن يرد على من يؤيدون النبوات السباب اجتماعية مصلحية ذاكرين ما يعود على الناس من فوائد في جماعتهم إن اعتنقوا الأديان وتمسكوا بأوامرها ونواهيها. وهو بهذا لم يدع وجهاً من أوجه الدفاع عن النبوة إلا هاجمه أو أخضعه لنقد صارم، خصوصاً هذه الناحية المصلحية البرجمتية التي تضاف إلى النبوة حتى مع افتراض عدم صحتها من الناحية النظرية، وكأن هذه الفوائد العملية التي تترتب عليها تغنى عن البحث في صحتها من الناحية النظرية. ويلوح أنه تناول طويلاً هذه الناحية إذ نراه بعد هذا يرد على معترض ينسب هذا التنازع وتلك المحاربات إلى الناس والمعتنقين الدبانات، لا إلى الديانات نفسها، فيقول: «إن قلتم إن المجاذبات والمحاربات من أجل إيثارهم أعراض الدنيا، قلنا لكم: هل رأيتم أحداً آثر القليل على الكثير إلا لشك منه في نيل الكثير؟ فإن قلتم: نعم، كابرتم؛ وإن قلتم لا، فكذلك إيثار المؤثر لأغراض الدنيا وشهواتها على الأمور الجليلة والثواب العظيم القدر الذي يعجز الراصفون عنه، - ليس ذلك إلا لشكِّ منه في نيل ذلك الكثير العظيم الدائم الذي يعجز الواصفون عنه (الحظ ما هنا من تهكم!)، كما نرى الرجل يؤثر المائة الدينار على الألف إذا خاف فوت المائة والالف، وإذا كان مستيقناً أنه يصل إلى الألف مع ترك المائة فإنه لا يرى أخذ المائة. قال: وكذلك لو أن الناس أخلصوا اليقين بقول أستكم فيما وعدوهم من الثواب الجزيل لما أثروا القليل من عاجلهم على الكثير من أجلهم، (القطعة نفسها، س ١٢ - س ٢١). وعلى هذا فإن الرازى يرى أنه

حتى من الناحية العملية - الهرجمتية - لا غائدة في النبوات والأديان؛ فإن أضفت هذا إلى بطلات النبوة من الناحية النظرية، ثبت - في رأيه - فساد النبوة إطلاقاً.

الرازى إذاً يؤمن بإله خالق حكيم، ولكنه لا يؤمن بالنبوة والاديان، وينزم نزعة فكرية حُرة من كل أثار التقليد أو العدوى؛ ويؤكد حقوق العقل

وسلطانه الذى لا يحده شئ وينحو منحى تنويرياً شبيهاً كل الشبه بحركة التنوير (أ) فى التنوير عند السوفسطانيين اليونانيين، وخصوصاً بحركة التنوير (أ) فى العصر الحديث فى القرن الثامن عشر؛ ويدعو إلى إيجاد نزعة إنسانية خالمته خالمتها روح وثنية حرة؛ مما يجمل من الرازى شخصية فكرية من الطراز الأول، وواحداً من أحرار العقول النادرين فى التاريخ، ومن أجراً المقول النادرين فى التاريخ، ومن أجراً المتكرين الذين عرفتهم الإنسانية طوال تاريخها؛ ولا يسع المرء إلا أن يمتلئ إعجاباً بهذا الجو الطليق الذي هيئة الإسلام الفكر فى ذلك العصر؛ مما يدل

أتُرى يتحقق مثل هذا الجو مرة أخرى في حضارتنا العربية التي نأمُل في إيجادها؟

على ما كان عليه العقل الإسلامي في ذلك العصر من خصب ونضوج.

<sup>(</sup>١) راجع وصفها وخصائصها في كتابنا: «نيتشه» من ١١١ وما يليها، الطبعة الثانية. القامرة سنة ١٩٤٥.

## الفهسرس

| كلمة الناشر                                                      | ۰  |
|------------------------------------------------------------------|----|
| تعدير عام                                                        | ٧  |
| الـروح العربية:                                                  | ۱۳ |
| تعريف الحضارة - إطار الحضارة العربية - الصلة بين                 |    |
| الحضارات - تحديد بيئة الحضارة العربية وزمانها - خصائص            |    |
| الروح العربية - توضيح هذه الخصائص في الفن- والدين -              |    |
| والقانون – والسياسة – طبيعة الجنس العربي وما تستتبعه من          |    |
| خصائص حضارية .                                                   |    |
| بواكيرالإلحاد                                                    | 22 |
| الـزنــقة                                                        | ٣٥ |
| لفظ زنديق ومعانيه - دراسات المستشرقين عن الزنادقة -              |    |
| اضطهاد الزنادقة في عهد الخليفة المهدى – الاتهام بالزندقة         |    |
| لأسباب سياسية – كان يقصد بالزندقة اعتناق المانوية.               |    |
| الـزنـادقـة المتقدمون                                            | ٤٤ |
| أبو على سعيد وأبو على رجاء – طالوت ونعمان – طوائف                |    |
| الزنادقة - الدوافع إلى الزندقة في ذلك العهد - مسالح بــن عــــبد |    |

|    | الفترة .                                                      |
|----|---------------------------------------------------------------|
| ٥٢ | ابـن الملقع                                                   |
|    | خصائص ابن المقفع الفكرية - رد القاسم بن إبراهيم - شك          |
|    | ابن المقفع - باب برزويه - باب برزويه وبواس الفارسي - الجو     |
|    | الروحي في بلاط كسرى أنوشروان - تعليقات على ابن المقفع وابنه . |
| w  | أوج الإلحاد                                                   |
| 11 | ابــن الــرانــدى                                             |
| 19 | ١ - مقدمة في عصر ابن الراوندي وفيما تخلف من كتبه              |
| ٣  | ٢ - النص الوارد فيه شذرات كتاب «الزمرد»                       |
| ۱۷ | ٣ – شذرات كتاب «الزمرذ» .                                     |
| ٣١ | ٤ - تاليف كتاب «الزمرذ»                                       |
|    | ه - تحليل محتوى الكتاب - مدح العقل- نقد الأنبياء              |
|    | والمعجزات - نقد «التواتر» كمصدر للمعرفة الدينية - نقد إعجاز   |
| ۲۸ | القرآن – نشأة اللغات .                                        |
|    | ٦ – كتاب «الزموذ» و«رسالة» عبد المسيح الكندي – «رسالة»        |

القدوس - عبد الكريم بن أبي العوجاء - أبو عيسى الوراق - بشــــار وحماد وأبان بن عبد الحميد - أبو العناهية - نتائج البحث عن هذه

الكندى مهاجمته المعجزات ولإعجاز القرآن - صحة درسالة،

الكندي.

|       | ٧ - البراهمة في كتاب «الزمرذ»: - البراهمة عند المؤلفين         |
|-------|----------------------------------------------------------------|
|       | الإسلاميين – وصف الشهرستاني للبراهمة – وصف ابن الجوزي          |
|       | لمذهبها – البراهمة عند الكتاب اليهود – مذهب البراهمة في النبوة |
| 171   | هو من اختراع ابن الراوندي                                      |
|       | ٨ - تأريخ الرد الموجود في المجالس المؤيدية على كتاب            |
|       | «الزمرذ» – مؤلف الرد هو مؤيد الشيرازي – الردود على ابن         |
|       | الراوندي - المتلخرون عرفوا كتب ابن الراوندي في الربود لا في    |
| ٠ الم | أموالها،                                                       |
|       | ٩ – تحليل الرد – أصل الرد إسماعيلي – العقل لا يغني             |
| ۲     | بنفسه - الأنبياء أشرف الخلق- الدفاع عن المعجزات.               |
|       | ١٠ - من حياة ابن الراوندي - أخباره في كتب التاريخ -            |
| ۲.٦   | تاريخ وفاة ابن الراوندي - تطوره الروحي .                       |
|       |                                                                |
| YY1   | جابر بن حیان                                                   |
|       | دراسات المستشرقين العلوم الطبيعية في الإسلام -                 |
|       | جابر ومسألة الإكسير- تكويـن إنسان بالصناعة عند جابر            |
|       | مناعة التنوير الربو - نظرية الرباير والتنوير الك               |

| ۲۲.  | معمد بن زكريا الرازى                                                          |
|------|-------------------------------------------------------------------------------|
|      | نظرة عامة في تطور الإلعاد - الدراسات عن أبي بكر الرازي.                       |
|      | ١ - نظرية النبوة عند الرازي - تمجيد العقل - الاعتبارات التي                   |
| 44.5 | يقوم عليها إنكاره النبوة – أسس إبطال النبوة .                                 |
|      | ٢ — نقد الأديان عامة — نقد اليهوبية — نقد المسيحية — نقد                      |
|      | المجوسية والمانوية - الموامل الفمالة في التدين وعللها - نقض الأخبار           |
| 137  | الىينة .                                                                      |
|      | ٣ - نقد الكتب المقدسة - ما فيها من تشبيه وتجسيم -                             |
|      | تناقضها فيما بين بعضها ويعض - نقد إعجاز القرأن - تقوق الكتب                   |
|      | العلمية على الكتب المقدسة والعلُّم على الدين – إرجاع العلم إلى الأنبياء       |
| 484  | عند رجال الدين – مقارنة بين الرازي وأنولتير – تشاؤم الرازي                    |
|      | <ul> <li>٤ - خاتمة - العقل كفيل وحده بهداية الإنسان- إنكار النبوات</li> </ul> |
| 'n   | على أساس المصلحة - نزعة التنوير عند الرازي.                                   |